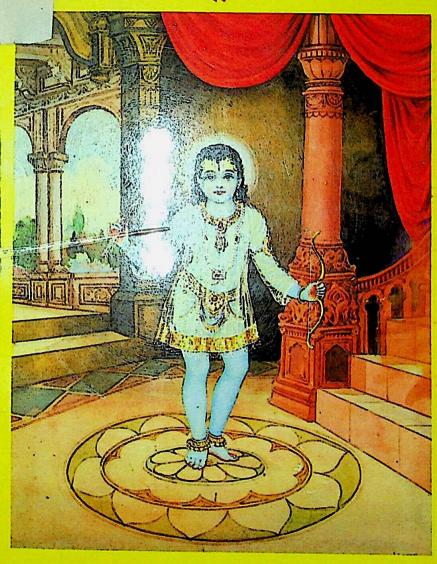
॥ श्रीहरिः॥

104

# मानस-शङ्का-समाधान



गीताप्रेस, गोरखपुर

104

# मानस-शङ्का-समाधान



जयरामदास 'दीन'

### प्रकाशक—गोबिन्दभवन-कार्यालय, गीताप्रेस, गोरखपुर

सं० १९९९ से २०५७ तक सं० २०५८ बावनवाँ संस्करण ९,४०,००० १०,००० योग ९,५०,०००

मूल्य-दस रुपये

मुद्रक—गीताप्रेस, गोरखपुर—२७३००५ फोन: (०५५१) ३३४७२१; फैक्स ३३६९९७

visit us at: www.gitapress.org e-mail:gitapres@ndf.vsnl.net.in



॥ श्रीहरिः ॥

# सम्पादकका निवेदन

श्रीरामचरितमानसके कथा-प्रसङ्गोंपर पाठकगण नाना प्रकारकी शङ्काएँ किया करते हैं और विद्वान् लेखक तथा कथावाचकगण उनका विभिन्न प्रकारोंसे समाधान करते रहते हैं। 'मानस'की ऐसी राङ्काओंका वैकुण्ठवासी श्रीदीनजी बड़ा सुन्दर समाधान करते थे और सुननेवालों तथा पढ़नेवालोंको उससे बड़ा संतोष होता था। इस संग्रहमें ऐसी ही कुछ खास-खास शङ्काओंका समाधान प्रकाशित किया जा रहा है। आशा है, इससे पाठकोंको संतोष होगा।

रतनगढ कार्तिक कृष्ण ४, सं॰ १९९९ वि॰

विनीत हनुमानप्रसाद पोद्दार सम्पादक





#### ॥ श्रीराम ॥

# विषय-सूची

| विषय                                                              | पृष्ठ-संख्या |
|-------------------------------------------------------------------|--------------|
| १-श्रीहनुमान्जीकी उपासना कब करनी चाहिये ?                         | 8            |
| २-िशव और रामकी सची उपासनाका रहस्य                                 | ४            |
| ३-रामचरितमानसका प्रथम श्रोता कौन था ?                             | १०           |
| ४-भानुप्रताप शापके भागी क्यों बने ?                               | १५           |
| ५-क्या ब्राह्मण मांसाहारी थे ?                                    | १७           |
| ६-क्या रामायणकालके क्षत्रियनरेश मछली खाते थे ?                    | २१           |
| ७-श्रीरामकी मृगयाका क्या रहस्य है ?                               | २३           |
| ८-दस हजार राजा एक ही साथ धनुषमें कैसे लगे ?                       | २४           |
| ९-लक्ष्मणजी ब्रह्माण्डको उठा लेते तो खयं कहाँ रहते और कहाँ        | TIP FES      |
| पटककर फोड़ते ?                                                    | २८           |
| १०-क्या लक्ष्मणजी धनुष तोड़कर सीताजीसे विवाह करना चाहते थे ?      | ३०           |
| ११-गुरु और भाईकी आज्ञाके बिना लक्ष्मणजी बीचमें क्यों बोल उठे ?    | ३५           |
| १२-सीता-हरणके समय लक्ष्मणजीका क्रोध कहाँ गया था ?                 | ३६           |
| १३-विवाहके समय सीताजी श्रीरामके चरणोंका स्पर्श क्यों नहीं करतीं ? | 36           |
| १४-श्रीरामको चौदह ही वर्षका वनवास क्यों ?                         | ४२           |
| १५-भरत-रात्रुघ्नको सूचना क्यों नहीं दी गयी ?                      | 88           |
| १६-क्या विवाहके समय कैकेयी-पुत्रको राजगद्दी दिये जानेकी           |              |
| रार्त हुई थी ?                                                    | 40           |
| १७-क्या भरतको न बुलानेमें राजाकी कोई चाल थी ?                     | 48           |
| १८-क्या वनवासमें श्रीरामका धनुष-धारण और राक्षस-संहार              |              |
| अनुचित था ?                                                       | ५६           |
|                                                                   | 46           |

| विषय                                                                 | पृष्ठ-संख्या |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| १९-क्या निषादराज और वसिष्ठकी भेंट चित्रकूटमें ही हुई ?               | 40           |
| २०-भरतजीकी चित्रकूट-यात्रा कष्टकर क्यों हुई ?                        | ٠ ६٥         |
| २१-श्रीरामचरितमानसका एक दोहा                                         | ६२           |
| २२-सम्पातीका प्रसङ्ग                                                 | ६७           |
| २३-सेतु रामने बनाया था या नल-नील आदिने ?                             | ८५           |
| २४-समुद्रमें पत्थर शापसे तरे थे या राम-प्रतापसे ?                    | ८६           |
| २५-रावणके दरबारमें क्या अङ्गदजी झूठ बोले ?                           | '८९          |
| २६-भगवान्ने सुग्रीव और विभीषणके साथ पक्षपात क्यों किया ?             | 94           |
| २७-सौ करोड़ योद्धा एक ही साथ लक्ष्मणजीके शरीरमें कैसे लगे ?          | १०३          |
| २८-श्रीरामका विलाप                                                   | १०९          |
| २९-क्या सचमुच प्रभु श्रीरामचन्द्रजी अपने सेवकका दोष नहीं देखते ? फिर |              |
| न्यायी कैसे ?                                                        | ११६          |
| ३०-क्या सचमुच विभीषणने कल्पभर राज्य किया ?                           | ११९          |
| ३१-भगवान्के निज धामगमनकी चर्चा रामायणमें क्यों नहीं है ?             | १२३          |
| ३२-विश्वकी कर्म-प्रधानता और मुक्तिका रहस्य                           | १२८          |
| ३३-क्या प्रारव्धका भोग अटल जानकर कर्तव्य कर्म न करें ?               | १३१          |
| ३४-निराकार और सर्वव्यापी ईश्वरके लिये 'बिनु पद चलइ' आदि कैसे कहा ?   | १३४          |
| ३५-भावी प्रबल है तो शुभ मुहूर्तसे कार्य क्यों किया जाय ?             | १३७          |
| ३६-नारीपर नारीका मोहित होना कैसे ?                                   | १३८          |
| ३७-न कोई ज्ञानी है न मूढ, यह कैसे ?                                  | १४०          |
| ३८-क्या मानसमें नारी-जातिका अपमान है ?                               | 884          |
| ३९-कल्युगमें सुगम साधन भक्ति है या रामनाम ?                          | १४९          |

# मानस-राङ्का-समाधान

# १-श्रीहनुमान्जीकी उपासना कब करनी चाहिये?

शङ्का — सर्वसाधारण और अधिकतर महात्माओंके मुखारविन्दसे सुननेमें आता है कि 'सवा पहर दिन चढ़ जानेके पहले श्रीहनुमान्जीका नाम-जप तथा हनुमानचालीसाका पाठ नहीं करना चाहिये।' क्या यह बात यथार्थ है ?

समाधान—आजतक इस दासको न तो किसी ग्रन्थमें ऐसा कहीं प्रमाण मिला है, न अभीतक किसी महात्माके ही मुखारविन्दसे सुननेको मिला है कि उपासकको किसी उपास्यदेवके स्तोत्रोंका पाठ या उसके नामका जप इत्यादि प्रातःकाल सवा पहरतक न कर, उसके बाद करना चाहिये। बल्कि हर जगह इसी बातका प्रमाण मिलता है कि सदा और निरन्तर तैलधारावत् अजस्न, अखण्ड भजन-स्मरण करना चाहिये। यथा—

> 'रसना निसि बासर राम रटौ !'(कवित्त-रामायण) 'सदा राम जपु, राम जपु।' 'जपहि नाम रघुनाथको चरचा दूसरी न चालु।' 'तुलसी तू मेरे कहे रट राम नाम दिन राति।'

> > (विनय-पत्रिका)

इसी प्रकार श्रीहनुमान्जीके सम्बन्धमें भी सदा-सर्वदा भजन करनेका ही प्रमाण मिलता है। यथा—

मर्कटाधीश, मृगराजविक्रम, महादेव, मुद-मंगलालय, कपाली।

सिद्ध-सुर-वृन्द-योगीन्द्र-सेवित सदा,

दास तुलसी प्रणत भय-तमारी।।

(विनय॰ पद २६)

पुनः— मंगलागार, संसारभारापहर वानराकारविग्रह पुरारी। ×

राम संभ्राज सोभा-सहित सर्वदा,

#### तुलसिमानस-रामपुर-बिहारी।

(विनय॰ पद २७)

कदाचित् किसीको श्रीहनुमान्जीके इस वचनका ध्यान आ गया हो कि — श्रात लेइ जो नाम हमारा। तेहि दिन ताहि न मिलै अहारा।। परंतु इसका भावार्थ लेना चाहिये। यहाँ 'हमारा' शब्दका सम्बन्ध ऊपरकी चौपाईके किपकुल अर्थात् वानर-योनिसे है, न कि अपने शरीर (श्रीहनुमान्-विग्रह) से है। वहाँ आप कहते हैं—

कहहु कवन मैं परम कुलीना। किप चंचल सबहीं बिधि हीना॥ अर्थात् विभीषणजी! आप अपनेको राक्षसकुलका मानकर भय मत करें। बताइये, मैं ही कौन-से बड़े श्रेष्ठ कुलका हूँ। वानरयोनि तो चञ्चल और पशु होनेसे सभी प्रकारसे हीन है। हमारे कुल (वानर) का अगर कोई प्रातःकाल नाम ले ले तो उस दिन उसे आहारका ही योग नहीं लगता—

अस मैं अधम सखा सुनु मोहू पर रघुबीर। कीन्हीं कृपा सुमिरि गुन भरे बिलोचन नीर॥

— ऐसे अधम कुलका मैं हूँ, किंतु सखा ! सुनिये, 'मुझपर भी श्रीरामजीने कृपा की है।' इस विरदको स्मरण कर कहते-कहते श्रीहनुमान्जीके नेत्रोंमें आँसू भर आये। अतः 'हमारा' राब्दका भाव यह है कि कुल तो हमारा ऐसा नीच है कि 'वानर' शब्दका ही सबेरे मुँहसे निकलना अच्छा नहीं माना जाता, परंतु उसी योनिमें उत्पन्न मैं जब प्रभुका कृपापात्र बना लिया गया, तब तो—

राम कीन्ह आपन जबही तें। भयउँ भुवन भूषन तबही तें।। मेरे हनुमान, महावीर, बजरंगी, पवनकुमार आदि नाम प्रातःस्मरणीय हो गये। इसका प्रमाण इस प्रकार है-

असुभ होइ जिन्हके सुमिरन तें बानर रीछ बिकारी। बेद बिदित पावन किए ते सब महिमा नाथ तिहारी।। (विनय॰ पद ११६)

अतएव श्रीरामायणजीके उपर्युक्त पदोंसे श्रीहनुमान्जीका नाम सबेरे जपनेका निषेध कदापि सिद्ध नहीं होता, उसका तात्पर्य 'बानर' शब्दसे ही है, जो कुलकी न्यूनताका द्योतक है, स्वयं श्रीहनुमान्जीकी न्यूनताका नहीं। कहीं-कहीं लोग ऐसा तर्क करते हैं कि हनुमान्जी रातमें जगनेके कारण सबेरे सोते रहते हैं अथवा सबेरे श्रीरामजीकी मुख्य सेवामें रहते हैं, इसिलये सवा पहर वर्जित है; सो न तो इसका कोई प्रमाण अभीतक इस दीनको मिला है। और न यह बात उचित ही मालूम होती है कि योगिराज, ज्ञानियोंमें अग्रगण्य श्रीहनुमान्जी पहरभर दिन चढ़नेतक सोते रहते हैं, अथवा उनका अमित दिव्य विग्रह और अमोधशक्ति वपु एक रूपसे सरकारी सेवामें तत्पर रहते हुए दूसरे अनेक रूपोंसे अपने भक्तोंकी सेवा स्वीकार करनेमें असमर्थ रहता है। जहाँ प्रेमपूर्वक श्रीरामनामका जप और श्रीरामायणजीका पाठ होता है, वहाँ तो श्रीमारुतिजी सदा मौजूद रहते हैं—चाहे वह प्रातःकाल हो या और कोई काल हो। फिर इस झगड़ेमें पड़कर तो श्रीहनुमान्जीके आराम-विश्रामके लिये सवा पहर भगवद्धजन भी छोड़ना पड़ेगा, जिसका छूटना ही उनकी दृष्टिमें विपत्तिजनक है—

#### कह हनुमंत बिपति प्रभु सोई। जब तव सुमिरन भजन न होई।।

अतएव इस दीनके तुच्छ विचारसे तो सवा पहर क्या, एक क्षण भी भाग्यवानोंको श्रीहनुमत्-नाम-भजन और पाठादिसे विमुख नहीं रहना चाहिये। प्रातःकालका समय तो भजनके लिये है ही। श्रीमारुतिजी सदा और सब कालमें वन्दनीय हैं— प्रनवउँ पवनकुमार खल बन पावक ग्यान घन। जासु हृदय आगार बसिंह राम सर चाप धर॥ सियावर रामचन्द्रकी जय!

**--**★--

### २—शिव और रामकी सच्ची उपासनाका रहस्य

श्रीमानसमें भगवान् श्रीराम कहते हैं— संकर प्रिय मम द्रोही सिव द्रोही मम दास। ते नर करहिं कलप भरि घोर नरक महुँ बास॥

यहाँ शङ्का उठती है कि जो मनुष्य शिवजीका भक्त है और रामचन्द्रजीसे द्रोह रखता है—(जैसे रावण) तो वह क्योंकर घोर नरकमें वास कर सकता है ? पुनः जो रामचन्द्रजीका परमभक्त है, वह शिवजीसे द्रोह ही क्यों न रखता हो, वह कदापि नरकगामी नहीं हो सकता; क्योंकि जो मनसा-वाचा-कर्मणा अपने इष्टमें सच्चा प्रेम करता है, वह मुक्त हो जाता है। यदि कोई भक्त नरकगामी होता है तो कहना पड़ेगा कि अपने इष्टका वह सच्चा प्रेमी नहीं था और न इष्टकी कृपा ही उसके ऊपर हुई थी। श्रीरामचन्द्रजीका वचन है—'प्रान ते अधिक भक्त प्रिय मोरे।' और शङ्करजी औढरदानी प्रसिद्ध ही हैं। जरा-सी भक्तिसे त्रिलोकीका राज्य सौंप दे सकते हैं।

उपर्युक्त शङ्काको अच्छी तरह समझनेके लिये प्रसङ्गको पूरा-पूरा उद्धृत करना आवश्यक है; इससे पाठकोंको दोहेके भावको ठीक-ठीक जाननेमें सहायता मिल सकती है—

लिंग थापि बिधिवत करि पूजा। सिव समान प्रिय मोहि न दूजा।। सिव द्रोही मम भगत कहावा। सो नर सपनेहुँ मोहि न पावा।। संकर बिमुख भगति चह मोरी। सो नारकी मूढ़ मति थोरी।। संकर प्रिय मम द्रोही सिव द्रोही मम दास। ते नर करहिं कलप भिर घोर नरक महुँ बास।।

जे रामेखर दरसनु करिहिहं। ते तनु तिज मम लोक सिधिरिहिहं।।
जो गंगाजलु आनि चढ़ाइहि। सो साजुज्य मुक्ति नर पाइहि।।
होइ अकाम जो छल तिज सेइहि। भगित मोरि तेहि संकर देइहि।।
मम कृत सेतु जो दरसनु करिही। सो बिनु श्रम भवसागर तिरही।।
राम बचन सब के जिय भाए। मुनिबर निज निज आश्रम आए।।
गिरिजा रघुपित के यह रीती। संतत करिह प्रनत पर प्रीती।।
बाँधा सेतु नील नल नागर। राम कृपाँ जसु भयउ उजागर।।
बूड़िहं आनिह बोरिह जेई। भए उपल बोहित सम तेई।।
महिमा यह न जलिध कइ बरनी। पाहन गुन न किपन्ह कइ करनी।।

श्री रघुबीर प्रताप ते सिंधु तरे पाषान। ते मतिमंद जे राम तजि भजहिं जाइ प्रभु आन॥

उपर्युक्त शङ्कामें यह विचार प्रकट किया गया है कि जो मनुष्य शिवजीका भक्त है और रामजीसे द्रोह रखता है अथवा जो रामचन्द्रजीका परम भक्त है और शङ्करजीसे द्रेष रखता है, वह कदापि नरकगामी नहीं हो सकता। परंतु यह बात सम्भव नहीं है; क्योंकि श्रीमुखके वचनोंसे ही यह सिद्ध हो रहा है कि—

सिव द्रोही मम भगत कहावा। सो नर सपनेहुँ मोहि न पावा।। यहाँ 'कहावा' शब्दद्वारा स्पष्ट 'अभिप्राय' बोध हो रहा है कि 'शिवजीसे द्रोह करनेवाला मेरा कहनेमात्रका भक्त है, वह मेरा यथार्थ दास नहीं है। ऐसा आदमी अपनेको झूठ ही रामदास कहता है।' जैसे—

बंचक भगत कहाड़ राम के। किंकर कंचन कोह काम के।। अतएव 'सो नर सपनेहुँ मोहिन पावा।।' सारांश यह है कि 'शिवजीसे द्रोह करनेवाला आदमी स्वप्नमें भी मुझे प्राप्त न होगा; क्योंकि मेरी प्राप्ति मेरे भक्तोंको ही होती है' और-

संकर बिमुख भगित चह मोरी। सो नारकी मूढ़ मित थोरी।।
अर्थात् जो शिवजीसे द्रोह करके मेरी भिक्तकी इच्छा करता है, वह मूढ़
तुच्छ बुद्धिवाला मनुष्य उलटे नरकगामी होता है; क्योंकि श्रीरामभिक्तके
भण्डारी और दाता तो शिवजी ही हैं। अतः उनसे द्रोह करके श्रीरामभिक्तको
पाना भी असम्भव ही है। जैसे—

जेहि पर कृपा न करिंह पुरारी। सो न पाव मुनि भगित हमारी।। तथा—

सिव पद कमल जिन्हिह रित नाहीं। रामिह ते सपनेहुँ न सोहाहीं।।

बिनु छल बिखनाथ पद नेहू। राम भगत कर लच्छन एहू।।

इसी सिद्धान्तका निष्कर्ष प्रस्तुत प्रसङ्गमें इस प्रकार वर्णित हुआ है—
होइ अकाम जो छल तिज सेइिह। भगित मोरि तेहि संकर देइिह।।

इसी प्रकार जो शिवजीका भक्त बननेकी इच्छा करता हुआ श्रीरामजीसे
द्रोह रखेगा, उसे अपने इष्टसे द्रोह करनेके कारण शिवजी स्वयं रुष्ट होकर
नरक भेज देंगे! इसके प्रमाणमें उत्तरकाण्डमें भुशुण्डिजीका चिरत्र देखना
चाहिये। उन्हें श्रीगुरुदेवद्वारा शिक्षा मिलती है—

सिव सेवा कर फल सुत सोई। अबिरल भगति राम पद होई।। रामिह भजिह तात सिव धाता। नर पावँर कर केतिक बाता।। जासु चरन अज सिव अनुरागी। तासु द्रोह सुख चहसि अभागी।।

—और इस शिक्षाके न माननेसे अवज्ञाके फलस्वरूप स्वयं शिवजी उन्हें अधोगतिका दण्ड देते हैं, भुशुण्डिजीसे बढ़कर शिवजीका अनन्य भक्त दूसरा कौन होगा ? परंतु अपने इष्टका अनादर कोई सच्चा सेवक नहीं सह सकता और रामभक्तशिरोमणि जिन शिवजीने श्रीसीतामाताका वेष धारण करनेके कारण सती-जैसी अपनी अनन्य प्रियाका त्याग कर दिया था— सिव सम को रघुपति ब्रतधारी। बिनु अघ तजी सती असि नारी।।
पनु करि रघुपति भगति देखाई। को सिव सम रामिह प्रिय भाई।।
सिय बेषु सतीं जो कीन्ह तेहिं अपराध संकर परिहरीं।।
जिन शिवजीने सतीकी तिनक चूकपर यह प्रण कर लिया कि—
जौ अब करउँ सती सन प्रीती। मिटइ भगति पथु होइ अनीती॥

—वे शिवजी साधारण मनुष्यको रामद्रोही ['सोइ मम इष्ट देव रघुबीरा' के अनुसार] जानकर भी उस अपने इष्टके अपराधीको अपना भक्त मानेंगे या उसे घोर नरकमें डालेंगे? अतः रामका द्रोही होते हुए भी शिव-भक्त होना असम्भव है। तात्पर्य यह है कि 'सेवक स्वामि सखा सिय पी के' के अनुसार श्रीरामजी और श्रीशिवजीमें अन्योन्य अखण्ड प्रीतिका सम्बन्ध है; अतः जो मनुष्य इन दोनोंमेंसे एकका द्रोही होगा, वह दूसरेका भी द्रोही हो जायगा। इसलिये उसे भक्त न कहकर अभक्त ही कहना अधिक सङ्गत होगा। और भक्त तो देव-द्रोह क्यों, संसारके किसी भी प्राणीसे द्रोह नहीं करता—

निज प्रभुमय देखहिं जगत केहि सन करहिं बिरोध ।।
पुनः जहाँ अनन्य भक्तका लक्षण इस प्रकार बतलाया गया है कि—
सो अनन्य जाकें असि मित न टरइ हनुमंत ।
मैं सेवक सचराचर रूप स्वामि भगवंत ।।

वहाँ अपने सेव्यके परम प्रियतमसे ही द्वेष करनेवाला नरकगामी न हो तो फिर उसका और कहाँ ठिकाना लग सकता ? जब—

चौदह भुवन एक पित होई। भूत द्रोह तिष्टइ निहं सोई॥ अर्थात् चौदहों भुवनोंका एक मालिक हो जानेपर भी जगत्के प्राणियोंसे द्वेष करनेसे पतन होता है। तब भगवान् राम और शङ्करसे द्रोह करनेपर यदि कल्पभर नरकमें वास करना पड़े तो इसमें अत्युक्ति क्या होगी? नरकसे बचनेका उपाय तो श्रीरघुनाथजी तथा शिवजीकी भिक्त ही है; अतः जो मनुष्य

भगवत् और भागवत दोनोंकी भिक्तसे विमुख है अथवा इनसे द्रोह करता है, उसे महानरक मिले इसमें कोई आश्चर्य नहीं है। इसीलिये श्रीमुखसे भगवान्ने कहा है—

संकर प्रिय मम द्रोही सिव द्रोही मम दास। ते नर करिंह कलप भरि घोर नरक महुँ बास।।

अर्थात् 'जो अपनेको शिवका प्रिय दास मानकर मुझसे द्रोह मानता है अथवा मेरा दास बनकर शिवजीसे द्रोह मानता है, वह वस्तुतः न मेरा ही भक्त है और न शिवजीका ही; बल्कि वह हम दोनोंका द्रोही है। अतः इस द्रोहके प्रायश्चित्तस्वरूप उसे कल्पभर घोर नरकमें वास करना पड़ेगा।'

इस शङ्कामें उदाहरणस्वरूप रावणका नाम पेश किया गया है। परंतु वह भी जबतक श्रीरामजीसे द्रोह बिना किये श्रीशिवजीकी तपस्या करता रहा, तबतक भगवान् शिव अनुकूल होकर उसे सुख-सम्पत्ति प्रदान करते रहे। जैसे—

सादर सिव कहुँ सीस चढ़ाए। एक एक के कोटिन्ह पाए।। जो संपति सिव रावनहिं दीन्हि दिएँ दस माथ।

—इत्यादि प्रमाणोंसे सिद्ध होता है, परन्तु जब उसने श्रीरामचन्द्रजीसे द्रोह आरम्भ किया तथा रामभक्तों, देवता, गौ और ब्राह्मणोंको दुःख देने लगा, तब वही शिवजी उस रावणके विनाशमें तत्पर हुए। जब पृथ्वीने दुःखित होकर देवताओंके साथ ब्रह्मलोकमें जाकर रावणके नाशके लिये पुकार मचायी तब श्रीशिवजीने उनके साथ होकर वे जहाँ थे वहीं भगवान्की स्तुति करनेके लिये कहा। जैसे—

तेहि समाज गिरिजा मैं रहेऊँ। अवसर पाइ बचन एक कहेऊँ॥ हरि व्यापक सर्वत्र समाना। प्रेम तें प्रगट होहि मैं जाना॥ मोर बचन सब के मन माना। साधु साधु करि ब्रह्म बखाना॥ तथा जब श्रीरामचन्द्रजी अवतार लेकर रावणका विध्वंस करने लगे तब श्रीशिवजी हर्षसे फूले न समाये और अपने उसी रामद्रोही सेवकका नाश अपनी आँखों देखकर प्रसन्न हो उठे। जैसे—

हमहूँ उमा रहे तेहि संगा। देखत राम चरित रन रंगा।। इस प्रकार श्रीरामचन्द्रजीके द्रोहीसे श्रीशिवजी भी रुष्ट हो जाते हैं। अब यदि यह शङ्का की जाय कि ऐसे अपचारी रावणको नरक क्यों नहीं प्राप्त हुआ ? तो इसका कारण श्रीरामजीके हाथोंसे उसकी मृत्यु होना है। शिवजीकी भिक्तसे उसे मोक्ष नहीं मिला। केवल रावण ही नहीं, श्रीरामजीके हाथों जितने जीव मारे गये, सभी मुक्त हो गये—जैसे कीनहें मुकुत निसाचर झारी।।' बालिने कौन-सी शिवभिक्त की थी, जो 'राम बालि निज धाम पठावा।' मृगोंने शिवजीकी कौन-सी तपस्या की थी, जो—

जे मृग राम बान के मारे। ते तनु तिज सुरलोक सिधारे।।

भला, जो शिवजी रावणको 'सुर महिसुर हरिजन अरु गाई' का हिंसक तथा श्रीरामजीका विरोधी मानकर उसके सत्यानाशमें तत्पर होते हैं, वही उसे मुक्ति देनेकी चेष्टा करें—यह सर्वथा असम्भव है। बित्क श्रीरामजी अपने द्रोहीको भी मुक्ति देते हैं, यह बात स्वयं शिवजी कहते हैं—

उमा राम मृदु चित करुनाकर। बंयर भाव सुमिरत मोहि निसिचर॥ देहिं परम गति सो जियँ जानी। असं कृपाल को कहहु भवानी॥

अर्थात् 'पार्वित ! श्रीरामजीका कोमल चित्त करुणाकी खान है; वे जब हृदयमें विचारते हैं कि निशाचर मुझे वैरभावहीसे सही, स्मरण तो करते हैं तो उनको परमगित देते हैं। भवानी ! ऐसा कृपालु स्वामी दूसरा और कौन हो सकता है; अतएव रावणके उदाहरणसे इस प्रसङ्गमें दोष नहीं आता, बल्कि श्रीमुखके वचनोंसे यही प्रमाणित होता है कि श्रीरामद्रोहीपर स्वप्नमें भी श्रीशिवजीकी कृपा नहीं होती। हाँ, शङ्का करनेवाले महाशयका यह विचार यथार्थ ही है कि 'जो मनसा-वाचा-कर्मणा अपने इष्टमें सच्चा प्रेम रखता है, वह अवश्य ही मोक्षको प्राप्त होगा, नरकको नहीं और यदि वह नरकगामी

हुआ तो कहना होगा कि वह अपने इष्टका सच्चा भक्त नहीं था और न उसके इष्टकी ही उसपर कृपा थी।'

#### सियावर रामचन्द्रकी जय !

#### --×-

### ३—रामचरितमानसका प्रथम श्रोता कौन था ?

प्रश्र—

रचि महेस निज मानस राखा। पाइ सुसमउ सिवा सन भाषा।।
तातें रामचरितमानस बर। धरेउ नाम हियँ हेरि हरषि हर।।
(बाल॰ ३५।११)

उपर्युक्त चौपाईके अर्थसे यह जान पड़ता है कि भगवान् शिवने मानसकी रचना करनेके पश्चात् उसे सर्वप्रथम माता पार्वतीजीको सुनाया। परंतु—

> सुनु सुभ कथा भवानि रामचरितमानस बिमल। कहा भुसुंडि बखानि सुना बिहग नायक गरुड।।

> > (बाल॰ १२० ख)

इस सोरठेके भावार्थसे यह सिद्ध होता है कि शिवजीके द्वारा पार्वतीजीको कहे जानेके पूर्व इस रामकथाको काकभुशुण्डिजीने कहा और पक्षिराज गरुड़ने सुना। फिर ऊपरकी चौपाईमें सर्वप्रथम श्रीपार्वतीजीके श्रवणकी बात क्यों लिखी गयी?

उत्तर—सचमुच यह प्रश्न बड़ा गम्भीर है कि श्रीरामचरितमानसका सर्वप्रथम श्रोता कौन उहराया जाय ? रचियता शिवजी हैं यह तो निर्विवाद है, परंतु उन्होंने उसकी रचना करनेके बाद सर्वप्रथम इसे भुशुष्डिजीको प्रदान किया अथवा पार्वतीजीको सुनाया, इसी विषयका विचार करना है। इस बातका निर्णय करनेके लिये जब हम सम्पूर्ण मानस-ग्रन्थकी छान-बीन करते हैं तो यही पता चलता है कि शिवजीने जिस समय यह कथा पार्वतीजीको सुनायी थी, उसके प्रथम ही वे खयं श्रीनीलाचल (काकभुशुण्डिजीके आश्रम) पर जाकर हंसरूपसे उस कथाको सुन आये थे और भुशुण्डिने, जिन्होंने हंसरूप शिवजीको यह कथा सुनायी थी, श्रीगरुड़जीके प्रति यह कथन किया है कि उन्हें यह कथा (रामचिरतमानस) सत्ताईस कल्प पहले भगवान् शिवजीकी कृपासे श्रीलोमश ऋषिके द्वारा प्राप्त हुई थी। इन सब बातोंके प्रमाण श्रीरामचिरतमानसमें ही मौजूद हैं; उन्हें क्रमशः देखिये—

बालकाण्डमें भगवान् शिवका वचन शिवांके प्रति—

सुनु सुभ कथा भवानि रामचरितमानस बिमल। कहा भुसुंडि बखानि सुना बिहग नायक गरुड़।। सो संबाद उदार जेहि बिधि भा आगें कहब। सुनहु राम अवतार चरित परम सुंदर अनघ।।

(१२० [ख] [ग])

उत्तरकाण्डमें पुनः शिवजीका वचन शिवाके प्रति, जिसमें उनके हंसरूप होकर भुशुण्डिजीसे कथा सुननेका प्रमाण है।

तब कछु काल मराल तनु धरि तहँ कीन्ह निवास। सादर सुनि रघुपति गुन पुनि आयउँ कैलास॥ (५७)

उत्तरकाण्डमें श्रीभुशुण्डिजीका कथन, जिसमें सत्ताईस कल्प पहले कथा प्राप्त होनेकी बात है—

इहाँ बसत मोहि सुनु खग ईसा। बीते कलप सात अरु बीसा।।

(888 180)

उत्तरकाण्डमें ही दोहा ११२ और ११३ के बीच श्रीलोमराजीका वचन श्रीभुरुपुण्डिजीके प्रति—

रामचरित सर गुप्त सुहावा। संभु प्रसाद तात मैं पावा।। तोहि निज भगत राम कर जानी। ताते मैं सब कहेउँ बखानी।। अब इन सबके पूर्व पार्वतीजीको कथा-श्रवण करानेमें जो वाक्य प्रमाण हैं, वे इस प्रकार हैं—

रचि महेस निज मानस राखा। पाइ सुसमउ सिवा सन भाषा।।

× × ×

संभु कीन्ह यह चरित सुहावा। बहुरि कृपा करि उमहि सुनावा।। सोइ सिव कागभुसुंडिहि दीन्हा। राम भगत अधिकारी चीन्हा॥ तेहि सन जागबलिक पुनि पावा। तिन्ह पुनि भरद्वाज प्रति गावा॥

(बाल॰ ३०।३-५)

इन चौपाइयोंमें 'सिवा सन भाषा' और 'उमिह सुनावा' के पश्चात् 'सोइ सिव कागभुसुंडिहि दीन्हा।' पढ़नेपर यह अनुमान होने लगता है कि पहले-पहल पार्वतीजीको ही यह कथा प्राप्त हुई थी, इसिलये इस विरोधाभासका निराकरण करनेके लिये पाठकोंके समक्ष दो बातोंका आधार दिखलाते हुए निर्णय किया जा रहा है। वे दोनों बातें निम्नलिखित हैं—

पहली बात तो यह है कि इस रामचिरतमानसकी रचना जब शिवजीने की है, तब वह भुशुण्डि-आश्रमका निर्माण होनेके सत्ताईस कल्प पहले किस कल्पमें हुए अवतार-चिरित्रके आधारपर रचा गया था ? जब हम इस प्रश्नका उत्तर खोजने चलते हैं, तब पता चलता है कि जिस कल्पमें नारद-मोह तथा उनके शापद्वारा अवतार हुआ था, उसी कल्पमें श्रीरामचिरतमानसकी रचना हुई थी। इसका प्रमाण उत्तरकाण्डकी चौपाइयाँ हैं, जो 'मानस-मुख्य-हृदय' में हैं एवं जिनमें भुशुण्डिद्वारा गरुड़जीको पूरा मानस सुनानेकी बात विर्णित है—

प्रथमिहं अति अनुराग भवानी। रामचरित सर कहेसि बखानी।। पुनि नारद कर मोह अपारा। कहेसि बहुरि रावन अवतारा।। प्रभु अवतार कथा पुनि गाई। तब सिसु चरित कहेसि मन लाई॥

(4819-9)

तात्पर्य यह कि जिस निजरचित रामचरितमानसको श्रीशिवजीने लोमश

ऋषिद्वारा भुशुप्डिजीको प्रदान किया था, उसमें रामावतारका हेतु केवल नारदमोह ही था। उस चरितमें नारदके शापसे ही दो शिवगण रावण और कुम्भकर्ण हुए थे और जब शिवजीने उस चरितको पार्वतीको सुनाया है, तब अवतारके हेतु कथनमें नारद-मोहके साथ-साथ तीन कल्पोंके तीन और हेत्ओंको भी शामिल कर दिया है। वे हेतु इस प्रकार हैं—(१) जय-विजयका रावण-कुम्भकर्ण होना; (२) जलन्धर राक्षसका रावण होना तथा (३) राजा प्रतापभानु और उसके भाई अरिमर्दनका रावण-कुम्भकर्ण होना। बालकाण्डमें चार कल्पोंके चारों हेतुओंका प्रमाण मौजूद है। अतः निष्कर्ष यह निकलता है कि श्रीमहेशजीने श्रीरामचरितमानसको नारदमोहके हेतुसे हुए अवतारकालमें ही रचकर 'निज मानस' में रख लिया था—'रचि महेस निज मानस राखा' — और उसके अनेक कल्प बाद प्रतापभानुवाले कल्पमें (जिस कल्पमें मनु-शतरूपा दशरथ-कौसल्या हुए थे) जब सतीजीको मोह हुआ और अपने पिता दक्षके यज्ञमें शरीर त्यागकर उन्होंने पार्वतीजीके रूपमें दूसरा जन्म ग्रहण किया तब श्रीशिवजीने अवसर पाकर उनके उस मोहकी निवृत्तिके लिये उन्हें उस रामचिरतमानसको सुनाया । उस समय श्रीशिवजीने स्ववर्णित चरित्रके हेतुभूत नारदमोहके प्रसङ्गके साथ उस कल्पके अवतारका भी हेतु-प्रकरण सुनाना उचित समझा, जिसमें सतीको मोह हुआ था। साथ-ही-साथ उन्होंने 'जय-विजय' और 'जलन्थर' के हेतुओंको भी इसलिये ले लिया कि उन कल्पोंमें त्रिपादविभूतिगत श्रीविष्णुभगवान्का अवतार हुआ था, जिसके कारण सतीजीको शङ्का हुई थी कि—

बिष्नु जो सुर हित नर तनुधारी। सोउ सर्बग्य जथा त्रिपुरारी।। अतः श्रीशिवजीको उनकी वह शङ्का भी निवृत्त करनी थी।

अब यह स्पष्ट हो जाना चाहिये कि यह कथा श्रीभुशुप्डिजीको श्रीपार्वतीके श्रवण-कालके सत्ताईस कल्पसे भी अधिक पहले लोमश ऋषिके द्वारा प्राप्त हो चुकी थी। उसी कथाको श्रीकाकभुशुप्डिजी नीलगिरिपर, जिसके एक योजन आस-पासतक माया नहीं व्याप सकती थी, सदैव कथन किया करते थे और गरुड़जीने शिवजीके उपदेशसे उनके पास जाकर वहीं कथा श्रवण की थी। सतीजीके शरीर-त्यागके कारण उनसे वियोग हो जानेके कालमें एक बार श्रीशिवजीने भी नीलगिरिपर जाकर अपने द्वारा प्रदत्त उस रामचिरतमानसको सुना था और वे उसीका हवाला श्रीपार्वतीजीको दे रहे हैं कि 'सुनु सुभ कथा भवानि रामचिरतमानस बिमल। कहा भुसुंडि बखानि सुना बिहग नायक गरुड़।।'

दूसरी बात यह है कि यद्यपि 'सिवा सन भाषा' और 'उमिह सुनावा' वाली दोनों चौपाइयाँ पहले पड़ी हैं; परंतु काव्य-कुशल कविवर श्रीगोखामिपादने अपनी अद्भुत एवं अनुपम बुद्धिमत्तासे दोनोंमें दो शब्द ऐसे रख दिये हैं, जो कथन-क्रमको स्पष्टतया विलग कर देते हैं। पहली चौपाईमें 'पाइ सुसमउ सिवा सन भाषा' के द्वारा यह सूचित किया गया है कि जब 'सुसमय' आया तब उन्होंने अवसरके अनुकूल प्रयोजनार्थ 'सिवा'से कथन किया। इसी प्रकार दूसरी चौपाईमें 'बहुरि' शब्द देकर—'बहुरि कृपा करि उमिह सुनावा'—यह संकेत किया गया है कि 'बहुरि' अर्थात् पुनः (सर्वप्रथम नहीं) कृपा करके मोहनिवृत्तिके लिये उमाजीको यथावसर वह कथा सुनायी गयी।

अतएव सब वाक्योंका समन्वय होकर यह सिद्ध हुआ कि श्रीशिवजीने उ निजरिवत रामचिरतमानस श्रीकाकभुशुण्डिजीको महर्षि लोमशके द्वारा बहुत पहले ही प्रदान कर दिया था और श्रीपार्वतीजीको उन्होंने पीछे अवस पाकर सुनाया।

सियावर रामचन्द्रकी जय !



कधो

# ४—भानुप्रताप शापके भागी क्यों बने ?

H

हे

गर

से

गन

था

प्रश्न—रामायणमें राजा भानुप्रतापका प्रसङ्ग पढ़नेपर ज्ञात होता है कि वे पहले बड़े बुद्धिमान्, ज्ञानी, धर्मीनष्ठ, परोपकाररत और प्रजापालक नरेश थे। फिर एकाएक कठोर शापके भागी बनकर वे पतित क्यों हो गये?

उत्तर—प्रश्न ठीक है। राजा भानुप्रतापजीके प्रसङ्गको पढ़नेपर हमें अनेक उपदेश प्राप्त होते हैं। सबसे बड़ी शिक्षा यह मिलती है कि जबतक जीवकी लोकैषणा बिलकुल नष्ट नहीं हो जाती; तबतक ऊँचे चढ़ जानेपर भी उसके पतनकी सम्भावना बनी रहती है तथा उसके लिये शुभ कर्मींका कर्तृत्वाभिमान भी अन्य प्रकारके अहंकारोंकी भाँति ही हानिकारक और भयंकर होता है। यदि कोई कहे कि यह सब कुछ होते हुए भी भानुप्रताप-जैसे सीधे और विश्वासपात्र राजापर कपटी मुनिकी कपटभरी चालसे शापादिका आक्रमण ठीक नहीं था तो इसका उत्तर यह है कि राजा भानुप्रतापने ही सर्वप्रथम कपटका आश्रय लिया था और वह भी एक सन्तके साथ, जो अत्यधिक अनर्थका हेतु होता है। राजा भानुप्रतापने, उस छली राजाके वास्तविक खरूपको न पहचानकर, उसे सच्चा साधु ही तो जाना था। फिर उन्हें, मनसे माने हुए ही सही, उस साधुसे कपट करने और झूठ बोलनेकी क्या आवश्यकता थी ? उन्होंने तो उसके सामने अपनेको स्पष्टरूपसे छिपाया और कहा कि 'मैं राजा भानुप्रतापका मन्त्री हूँ।' यथा—

प्रतापभानु अवनीसा। तासु सचिव मैं सुनहु मुनीसा।। नाम अहेरें परेउँ भुलाई। बड़े भाग देखेउँ पद आई॥ अतः जब राजा भानुप्रतापने संतसे कपट आरम्भ किया, तब उनके उस कपटका फल भी उन्हें प्राप्त हो गया—उनकी कपटभरी चाल ही उनको धोखेमें डालनेका कारण या उपाय बन गयी। उनके उसी झूठने उस छली

राजा—कपटी मुनिको उनके भानुप्रताप होनेका विश्वास करनेके लिये अवसा दे दिया और उसने कहा कि मैं अपने भजनके प्रतापसे जान गया हूँ कि राजा भानुप्रताप तुम्हीं हो। इसपर राजा भानुप्रतापको और भी विश्वास हो गया कि 'हो-न-हो ये महात्मा अवश्य हैं। मैंने अपनेको छिपाया; फिर भी ये मुझे पहचान गये।' फलतः राजा उस कपटी मुनिके फंदेमें पड़ गये, उसके आचरण और कथनादिको सच्छास्त्रोंमें वर्णित संतलक्षणोंसे मिलाये बिना हं उन्होंने उसको अपना गुरु मान लिया और तदनन्तर ब्राह्मणोंको भी युक्ति और छलके द्वारा अपने ताबेमें कर लेनेका उपाय रचने लगे। फिर ऐसे अवैध और अयोग्य कमोंके फलस्वरूप राजा भानुप्रतापको शाप न मिलता तो और क्य उचित था? श्रीगोस्वामीजी महाराजने तो साफ-साफ कह दिया है कि—

तुलसी देखि सुबेषु भूलिह मूढ़ न चतुर नर। सुंदर केकिहि पेखु बचन सुधा सम असन अहि।।

अतएव यह ठीक है कि राजा भानुप्रतापके पुण्यकर्मीदि सचमु सराहनीय थे, परंतु उनमें जो भक्तिका बीज नहीं था बल्कि उलटे अप कर्तव्योंका अहंकार था, इस कारण वे अपनी रक्षामें समर्थ न हो सके, फला उनकी दुर्गित हुई। प्रमाण देखिये—

मोरे प्रौढ़ तनय सम ग्यानी। बालक सुत सम दास अमानी। जनहि मोर बल निज बल ताही। दुहु कहँ काम क्रोध रिपु आही।

अतः राजा भानुप्रतापके शापग्रस्त होनेमें आश्चर्य नहीं करना चाहिये सियावर रामचन्द्रकी जय !



## ५—क्या ब्राह्मण मांसाहारी थे ?

सर जा

रू खे

भौ।

भौ

≆य

नत

ìf

ì

नृप हरषेउ पहिचानि गुरु भ्रम बस रहा न चेत ।
बरे तुरत सत सहस बर बिप्र कुटुंब समेत ॥
उपरोहित जेवनार बनाई । छरस चारि बिध जिस श्रुति गाई ॥
मायामय तेहिं कीन्हि रसोई । बिंजन बहु गिन सकड़ न कोई ॥
बिबिध मृगन्ह कर आमिष राँधा । तेहि महुँ बिप्र माँसु खल साँधा ॥
भोजन कहुँ सब बिप्र बोलाए । पद पखारि सादर बैठाए ॥
परुसन जबहिं लाग महिपाला । भै अकासबानी तेहि काला ॥
बिप्रबृंद उठि उठि गृह जाहू । है बड़ि हानि अन्न जिन खाहू ॥
भयउ रसोई भूसुर माँसू । सब द्विज उठे मानि बिखासू ॥
भूप बिकल मित मोहँ भुलानी । भावी बस न आव मुख बानी ॥

बोले बिप्र सकोप तब निहं कछु कीन्ह बिचार । जाइ निसाचर होहु नृप मूढ़ सहित परिवार ॥

श्रीबालकाण्डके इस भानुप्रताप-प्रसङ्गके अन्तर्गत जो मृगमांसके राँधनेकी बात लिखी है, उससे कुछ लोग शङ्का करते हैं कि प्राचीन कालमें ब्राह्मण मांसाहारी होते थे। आकाशवाणीमें 'भयउ रसोईं भूसुर माँसू' कहकर केवल ब्राह्मणके मांसका ही निषेध किया गया है; इससे भी अनुमान होता है कि ('बिबिध मृगन्ह कर आमिष राँधा') उस समय ब्राह्मणोंमें मांसाहारकी प्रथा थी।

इस शङ्काके समाधानमें श्रीमानसके मूल शब्दोंके आधारपर कुछ विचार उपस्थित किया जाता है।

इस प्रसङ्गमें सर्वप्रथम दो शब्दोंके अर्थपर ही विचार करनेसे उपर्युक्त

शङ्का सर्वथा निर्मूल हो जाती है। पहला 'मायामय तेहिं कीन्हि रसोई'में 'मायामय' शब्द है और दूसरा 'है बड़ि हानि अन्न जिन खाहू' में 'अन्न' शब्द। रसोई 'मायामय' हुई थी। यहाँ 'मायामय' से क्या तात्पर्य है ? यि 'मायामय' शब्दसे यह भाव लिया जाय कि वहाँ सब झूठा खेल था, वस्तुतः कुछ भी नहीं बना था—जैसा राजाको शापके पश्चात् वहाँ जानेपर मालूम हुआ था कि 'तहँ न असन नहिं बिप्न सुआरा'—तो इससे—

बिबिध मृगन्ह कर आमिष राँधा। तेहि महुँ बिप्र माँसु खल साँधा।।

-अर्थात् अनेक प्रकारके जानवरोंका मांस पकाया गया और उसमें ब्राह्मणका मांस भी मिलाया गया था—यह बात मिथ्या हो जाती है और इसके मिथ्या होनेसे 'भयउ रसोई भूसुर माँसू' — यह आकाशवाणी भी झुठी हो जायगी। तब 'मायामय' राब्दसे यहाँ क्या भाव लक्ष्य कराया गया है ? इसका पता 'है बड़ि हानि अन्न जिन खाहू' इस आकाशवाणीके 'अन्न' ह शब्दसे मिल रहा है अर्थात् 'मायामय' से यह तात्पर्य है कि रसोई बनायी गयी श तो मांसकी ही थी, परंतु उसमें ऐसी माया रच दी गयी थी कि वह देखनेमें त अन्नकी रसोई प्रतीत होती थी। ऐसा कपटमय कार्य हुआ था कि रसोई त मांसकी बनी और परसनेवाले राजा तथा भोजन करनेवाले ब्राह्मणोंको साफ ज अन्नके ही पदार्थ दीखते थे। इसी कारण धर्मधुरन्धर राजा भानुप्रतापको भी उसके परसनेमें कोई शङ्का नहीं हुई तथा विप्रोंको भी अन्नके पदार्थ देखका कोई संकोच या विपरीत भाव उत्पन्न न हुआ। बल्कि अन्नके पदार्थ जानका प वे संब उसे खानेके लिये तैयार थे; क्योंकि उस 'मायामय' कार्यके प्रभावसे म वे ऐसे व्यामोहित हो गये थे कि किसीकी समझमें इस कपटका भेद नहीं खुलगे सका। परंतु सर्वदर्शी सर्वान्तर्यामी भगवान्के सामने माया क्या कर सकतीहर है ? भला, उनसे क्या छिप सकता है ? जब भगवान्ने देखा कि इस प्रकारसू धोखेमें ही इन विप्रोंका धर्म नष्ट हुआ चाहता है, [क्योंकि ये बेचारे इसे अत्रमृ देख रहे हैं और यह वास्तवमें मांस है] तब-

में

7

दि

तः

म

परुसन जबहिं लाग महिपाला। भै अकासबानी तेहि काला।। बिप्रबृंद उठि उठि गृह जाहू। है बड़ि हानि अन्न जिन खाहू।। माँसू । रसोई भूसर × इस प्रकार उस 'मायामय' कपटसे बचानेके लिये आकाशवाणी हुई। अब 'अन्न' शब्दसे यह सिद्ध होता है कि ब्राह्मण उसे अन्नकी रसोई ही जानकर खानेको तैयार हुएं थे न कि मांसकी रसोई। इसी प्रकार आकाशवाणीमें 'अन्न' शब्द आया है। यदि ब्राह्मण मृग-मांस खाते होते और में केवल भूसुरमांसका ही निषेध होता तो आकाशवाणी इस प्रकार होती कि गैर 'है बड़ि हानि मांस जनि खाहू ।। भयउ रसोईं भूसुर माँसू ।' इत्यादि । भी परंतु उस रसोईको आकाशवाणीमें मांस न कहकर स्पष्टरूपसे 'अन्न' कहा या गया है। इससे यह सिद्ध होता है कि ब्राह्मणोंको यदि मृग-मांसकी प्रतीति त्र' होती तो वे रुष्ट होकर पहले ही शाप दे देते। राक्षसकी तो स्कीम ही और यी थी, उसने सोचा था कि 'रसोई परसनेके बाद जब ब्राह्मण भोजन आरम्भ करेंगे मिं तब हम अपनी माया समेट लेंगे और उनको अपने सामने मांस स्पष्ट दीखने ोई लगेगा और वे कोपकर राजाको शाप दे देंगे। इस प्रकार ब्राह्मण भी भ्रष्ट हो फ जायँगे और राजाको भी शाप लग जायेगा।' परंतु भगवान्ने आकाशवाणीद्वारा भी ब्राह्मणोंको धर्मभ्रष्ट होनेसे बचा लिया।

गक्षसने भूसुरका मांस मृग-मांसमें इसलिये मिला दिया था कि निषेधकी त पराकाष्टा हो जाय; क्योंकि जब केवल मांसका ही निषेध है तो फिर विप्र-से मांसका तो कहना ही क्या है; विविध मृगोंमें गौ भी शामिल है । इसलिये उसने लगौ और ब्राह्मणका मांस सम्मिलित करके निषेधका अन्त कर डाला था और तीइसी निषेधकी पराकाष्टाको सूचित करनेके लिये आकाशवाणीमें भूसुर-मांसकी गरसूचना दी गयी है—**'भयउ रसोईं भूसुर माँसू।'** यद्यपि रसोईमें विविध त्रमृगोंका मांस ही अधिक था और उसमें भूसुर-मांस खल्प परिमाणमें मिलाया गया था तथापि आकाशवाणीमें केवल भूसुर-मांसकी ही चर्चा हुई थी।

इसका कारण यह है कि भूसुर-मांसका भोजन सबसे अधिक जघन्य है इसीलिये मुख्यका ही जिक्र किया गया। मुख्यके सामने गौणकी चर्चा भी को की जाती? इसीलिये आकाशवाणीमें 'भूसुर माँसू' शब्द कहकर औ मांसोंको गौण सूचित किया गया है।

अब रही यह बात कि उस राक्षसने सीधे अन्नकी रसोई बना उसरे किंचित् मांस मिलाकर अपना कार्य सिद्ध करनेके बजाय सारी रसों मृग-मांसकी ही क्यों तैयार की ? इसके दो मुख्य कारण हैं; एक तो यह वि यदि रसोईमें अन्नकी अधिकता होती और उसमें अल्प अंशमें मांसका मिश्रण होता तो माया हटानेपर भी मांसका स्पष्टरूपसे शीघ्र प्रत्यक्षीकरण नहीं होत और ब्राह्मण रुष्ट होकर शीघ्र शाप नहीं दे पाते। दूसरी बात यह है कि लाखं ब्राह्मणोंको कुटुम्बसहित भोजन देनेके लिये हजारों मन अन्नकी आवश्यकत होती और वह उस जंगलमें छिपकर रहनेवाले राक्षसके लिये दुष्प्राप्य ही था। यदि किसी नगरकी अनाज-मण्डीसे वह अनाज प्राप्त करता तो इस बातक भय था कि हुल्लड़ मच जानेसे गुप्त भेद खुल जायगा। इसीलिये उसने सुगम्समझकर वन्य-पशुओंको मेारकर मांसकी ही सामग्रीसे रसोई तैयार की थे और उसे अधिक निषिद्ध बनानेके लिये विप्रतकका मांस उसमें मिल दिया था।

सारांश यह है कि राक्षसने अपनी मायासे मांसको अन्नके रूपं ब्राह्मणोंके सामने रखा था और वह चाहता था कि ब्राह्मण जब भोजन करं लगेंगे तो मैं माया हटा लूँगा और वे मांसको देखकर क्रोधित हो राजाको शा दे देंगे। राक्षसने एक ही ढेलेसे दो पक्षी मारने अर्थात् ब्राह्मणोंको धर्म-श्र करने और राजाको शाप दिलानेका संकल्प किया था। परंतु धर्मरक्ष परमात्माने आकाशवाणीद्वारा ब्राह्मणोंका धर्म बचा लिया। अतएव इस् प्रसङ्गसे ब्राह्मणोंका मांसाहारी होना किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं होता, न दे प्रम्थकारका कोई ऐसा लक्ष्य यहाँ है और न प्रसङ्ग ही ऐसा है जिसां व 和

क्ये

भी

सं

सोः

वि

श्र

शेत

खि

कत

II I

1क

गाः

प

₹.

11

圳

नव

ब्राह्मणोंके ऊपर मांसाहारका आरोप किया जा सके। यहाँ तो प्रसङ्ग स्पष्ट है कि ब्राह्मण अन्नके भोजनके लिये ही निमन्त्रित थे और उन्हें अन्नकी प्रतीति हो, इसीलिये राक्षसने मायासे मांसको अन्नरूपमें प्रकट किया था तथा भगवान्ने भी आकाशवाणीद्वारा ब्राह्मणोंको मायाके कपटजालको तोड़ते हुए कहा था कि—'है बड़ि हानि अन्न जिन खाहू।' इसलिये ब्राह्मणोंके ऊपर मांसाहारके आरोपकी शङ्का निर्मूल और अनुचित है। भला, जब कलियुगके धर्मनिष्ठ ब्राह्मण भी मांसके स्पर्शतकसे घृणा करते और उसे महानिषिद्ध समझते हैं तो त्रेतायुगके ब्राह्मण जो 'निज निज धरम निरत श्रुति रीती'के अनुसार वर्णाश्रम-धर्मके पालनमें ही अपना जीवन बिताते थे, इस प्रकारके कल्पित कर्म कैसे कर सकते थे ? उस समयके ब्राह्मणोंमें-

दमस्तपः शौचं क्षान्तिरार्जवमेव ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्म स्वभावजम्।।

(गीता १८।४२)

—यथार्थ रूपसे वर्तमान था। उस समयके ब्राह्मणोंके लिये स्वप्नमें भी मांसाहारका अनुमान करना कुचेष्टामात्र है, उपर्युक्त प्रसङ्गमें कोई भी शब्द ब्राह्मणोंको मांसाहारी नहीं सिद्ध करता।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

- ·-

# ६ — क्या रामायण-कालके क्षत्रियनरेश मछली खाते थे ?

शङ्का-अयोध्याकाण्डमें 'मीन पीन पाठीन पुराने । भरि भरि भार इ कहारन्ह आने ॥' इस उक्तिके अनुसार निषादराजने जो भरतजीको बड़े पुराने र और मोटे-मोटे मत्स्य भेंट किये थे, उनका भरतजीने क्या किया ? वे किस सं काममें लाये गये ?

समाधान—निषादराजने भरतजीके भावकी परीक्षाके लिये सात्त्विक, राजस और तामस—तीन प्रकारकी भेंट सजायी थी। इससे वे यह देखना चाहते थे कि भरतजीको इनमेंसे जिस प्रकारके पदार्थ अधिक प्रिय होंगे, उन्होंसे उनकी प्रकृतिका पता चल जायगा।

यथा--

लखब सनेहु सुभायँ सुहाएँ। बैरु प्रीति नहिं दुरहुँ दुराएँ॥ अस कहि भेंट सँजोवन लागे। कंद मूल फल खग मृग मागे॥ मीन पीन पाठीन पुराने। भरि भरि भार कहारन्ह आने॥

इसमें कन्द-मूल-फल सात्त्विक, खग-मृग राजस और मीन तामस पदार्थ हैं। जब यह भेंट लेकर निषादराज भरतजीके पास गये, तो भरतजीकी इनमेंसे किसीकी ओर दृष्टि नहीं गयी। बस—

राम सखा सुनि संदनु त्यागा। चले उतरि उमगत अनुरागा।।

यह सुनते ही कि ये निषादराज श्रीरघुनाथजीके सखा हैं, रथ उन्होंने छोड़ म दिया और प्रेमानुरागमें डूबते हुए दौड़कर उन्हें हृदयसे लगा लिया। इस प्रकार निषादराजको उनमें तीनों गुणोंसे परे गुणातीत अवस्थाका प्रमाण मिला। श्रीभरतजीको तो रामसखा होनेके कारण निषादराज ही इष्ट हुए हैं, इसलिये हैं उन भेंटमें आये हुए पदार्थोंकि न तो ग्रहणकी चर्चा है और न बर्तनेकी ही। इस समय वे तो श्रीरामजीके प्रेममें छके हुए थे, वे इन संसारी पदार्थोंका उपयोग कैसे कर सकते थे? जब प्रयागराजमें भरद्वाज मुनिकी आज्ञारूप परमधर्मके बन्धनमें बँधकर भी उन्होंने उनके दिये हुए नाना प्रकारके भोगोंसे रात्रिमें चकवा और चकवीकी भाँति अलग रहकर अपने नियमको \* निभाय

तो यहाँ मीन आदिकी ओर ताकनेकी तो कल्पना भी कैसे की जा सकती है ?

उन्ह

थे।

संपति चकई भरतु चक मुनि आयस खेलवार।
 तेहि निसि आश्रम पिंजरा राखे भा भिनुसार॥

बस, वे जैसी-की-तैसी वापस हो गयीं, भरतजीने तो उनकी ओर देखा भी नहीं। सियावर रामचन्द्रकी जय!

**क**,

ाना गे

क्री

ड़

ार

**—**\*--

# ७—श्रीरामकी मृगयाका क्या रहस्य है ?

प्रश्न—भगवान् श्रीरामचन्द्रजीकी बाललीलाके प्रसङ्गमें यह चौपाई आयी है—

बंधु सखा सँग लेहिं बोलाई। बन मृगया नित खेलिहं जाई।। पावन मृग मारिहं जियँ जानी। दिन प्रति नृपिह देखाविह आनी।।

यहाँ यह शङ्का उठती है कि भगवान् श्रीरामचन्द्रजीका अवतार तो संतों एवं पवित्र हृदयवालोंकी रक्षाके लिये हुआ था। फिर भगवान् श्रीरामचन्द्रजी पावन मृगोंका शिकार क्यों करते थे ? और उन मरे हुए मृगोंको घर लाकर महाराज दशरथको दिखानेका क्या प्रयोजन था ?

उत्तर—प्रश्न ठीक है ! परंतु प्रश्न करते समय दूसरी अर्धालीके 'जियँ जानी' पदपर ध्यान देना चाहिये । 'पावन मृग' के साथ ही 'जियँ जानी' आया है । इसका यह अर्थ है कि भगवान् श्रीरामचन्द्रजी जिन मृगोंको पावन समझते थे, उन्हींका शिकार करते थे, और फल यह होता था कि जो मृग श्रीराम-बाणसे मरते थे, वे अपना पशु-शरीर छोड़कर स्वर्गलोक सिधार जाते थे । यथा—

जे मृग राम बान के मारे। ते तनु तिज सुरलोक सिधारे।।

अतः इससे यह सिद्ध होता है कि भगवान् श्रीरामचन्द्रजीको जिन पवित्रात्मा मृगोंका उद्धार करना था, जो किसी शाप या वरके कारण मृगयोनिको प्राप्त होकर श्रीरामावतारके द्वारा मुक्त होनेकी बाट जोह रहे थे, उन्हींको पहचान-पहचानकर मृगयालीलाके बहाने श्रीरामजी मारते और तारते थे। 'पावन मृग' और 'जियँ जानी' का यही रहस्य है। मारे हुए मृगोंको महाराज दशरथको दिखानेका कारण केवल अश्रीरामजीकी माधुर्य-लीला थी। वे नरवत् चिरत्र करके श्रीपिताजीके सामोध्य अपनी वीरता और मृगया-कुशलताका प्रमाण दिखाते थे कि मैंने साधारण्दी हिरणोंसे लेकर बड़े-बड़े भयंकर जन्तुओं—जैसे व्याघ्र, सिंह, रीछ आदिक्छ भी शिकार कर डाला है। इससे चक्रवर्ती श्रीदशरथजीको परम आह्वादकं प्राप्ति होती थी, वे अपने प्राणाधिक पुत्रकी लीलाएँ देखकर फूले नहं समाते थे। इसके अतिरिक्त उन मारे हुए मृगोंको घर लानेका और को प्रयोजन नहीं था।

सियावर रामचन्द्रकी जय !

#### **--**★--

# ८—दस हजार राजा एक ही साथ धनुषमें हैं कैसे लगे ?

মৃङ্জা-

भूप सहस दस एकहि बारा। लगे उठावन टरइ न टारा॥ वा दस हजार राजा एक साथ ही कैसे धनुष उठाने लगे ? क्या उस समयंवा राजा चूहे, चींटें या मच्छर थे, जिनके बीस हजार हाथ धनुषमें लभा सकते थे ?

ल

लु

र्था

ज

समाधान—इस शङ्काका समाधान श्रीग्रन्थकारने इस दोहेमें स्मा दिया है—

तमिक धरिह धनु मूढ़ नृप उठइ न चलिह लजाइ। मनहुँ पाइ भट बाहुबलु अधिकु अधिकु गरुआइ।। —इस दोहेके नीचे ही यह चौपाई है—

भूप सहस दस एकहि बारा। लगे उठावन टरइ न टारा॥ तात्पर्य यह था कि जिस समय वन्दीगणने श्रीविदेहजीका प्रण सुना दिनि वि उस समय शूरताके अभिमानी मूढ़ नृप कमर बाँधकर अकुला उठे। उनको में यह खयाल हुआ कि हमसे पहले कोई दूसरा न तोड़ डाले और इसिलये वे राद्में इसे कि तुम कि हमसे लगे। उस समय किसीको कोई कैसे कहे कि तुम कि हुए जाओ और कहनेपर वह कब मानने लगा ? क्योंकि वहाँ तो उन मूढ़ोंको कि अपनी-अपनी पड़ी थी।

नहं जिन्ह के कछु बिचारु मन माहीं। चाप समीप महीप न जाहीं।।

—जो कुछ भी विचार रखते थे वे राजा तो धनुषके नजदीक भी
वहीं गये।

### 'तमिक धरिहं धनु मूढ़ नृप'

निवारहीन मूढ़ राजा ही धनुषको दौड़कर पकड़ते थे और उस समय
ह शिवजीका दिव्य धनुष क्या लीला दिखाता था ? वह ज्यों-ज्यों 'भटबाहु'
ाता था, त्यों-त्यों 'अधिकु-अधिकु' (बड़ा-बड़ा) होता जाता था और ज्योंयों तोड़नेके लिये उसपर राजालोग 'बल' लगाते थे, त्यों-ही-त्यों वह उनका
ल पा-पाकर गरुआ (भारी) होता जाता था; अर्थात् दोहेमें जो दो शब्द
। बाहु' और 'बलु' आये हैं इनका अर्थ 'बाहुका बल' न करके अलग-अलग
यंबाहु' और 'बल' कीजिये। इसी प्रकार धनुषके लिये जो दो शब्द
लभिधकु-अधिकु' और 'गरुआइ' आये हैं, इनको भी मिला न दीजिये। फिर
खिये यह स्पष्ट क्रम बना हुआ है कि 'भटबाहु पाइ' धनुष
रमिधकु-अधिकु' बढ़ता जाता था (अर्थात् उन्हें जगह देता जाता था कि
तने चाहो उतने इकट्ठे लग लो, टूटना तो हमें श्रीरामजीके हाथ है) और 'भट
लु पाइ' (तात्पर्य, जब तोड़नेके लिये जोर करते थे तब) 'धनु गरुआइ'
र्थात् उनका बल खींच लेता था (और भारी होता जाता था)। इसी भावपर आगे
जनकनन्दिनीजीके दिव्य धनुषकी इस प्रकार प्रार्थना करनेका वर्णन है कि—

अब मोहि संभुचाप गति तोरी।।

द्विनिज जड़ता लोगन्ह पर डारी। होहि हरूअ रघुपतिहि निहारी॥

अर्थात् जिन-जिन मूढ़ (जड) राजाओंसे बल ले-लेकर तुमने अप गुरुता बढ़ा ली है, कृपा करके उन्हीं जडोंपर अपनी उस जडताको डालः तथा श्रीरामचन्द्रजीके कोमल कर-कमलों और उनकी कोमलाङ्गताको देख हलके हो जाओ। इस प्रकार राजाओंकी बाँहोंको जगह देनेके लिये तो ध् समयानुसार बढ़ता था, परंतु जब श्रीरामजी उसके पास तोड़नेके लिये गये। वह विशाल धनुष सिमिटकर छोटा हो गया। इस बातका स्पष्ट प्रम श्रीतुलसीकृत रामगीतावलीके बालकाण्डके पद-संख्या ९२ में मिलता है—

मुनि-पदरेनु रघुनाथ माथे धरी है। दाहिनो दियो पिनाकु सहिम भयो मनाकु, महाब्याल बिकल बिलोकि जनु जरी है।।

अर्थात् श्रीरघुनाथजीने जाकर उस दिव्यशक्ति शिवधनुषको पहले दाहि दिया अर्थात् उसकी परिक्रमा की। परिक्रमा करते ही वह धनुष इस प्रव्ध सहमकर 'मनाकु' अर्थात् सिकुड़कर छोटा हो गया जिस प्रकार महाव्याल बड़ा भारी सर्प, जो अपने शरीरको फैलाये रहता है, सँपेरोंके द्वारा जंगली कि जड़ी दिखाते ही सिकुड़कर बटुर जाता है। इस प्रकार उस दिव्य शिवधनु स्राह्म हरूअ (भारी और हलका) होनेकी तथा बढ़ने-घटनेकी शिक्तका है प्रमाणित होता है। अतः उपर्युक्त अर्थ जो मूल दोहेका किया गया है, व्यथार्थ सिद्ध होता है। दोहेमें 'मनहुँ' राब्द इसिलये लाया गया है कि म् ऐसा प्रतीत होता है कि ज्यों-ज्यों बाँहें लगती जाती हैं, त्यों-त्यों धनुष बर्जाता है; नहीं तो इतने सहस्र राजाओंके पकड़नेकी जगह कहाँसे मिल जाते पहले तो वह इतना बड़ा नहीं दीखता था।

और भी बहुत-से प्रमाण धनुषकी दिव्यता और चेतनताके विषयमें प्रम्मीजूद हैं। किवतावलीमें जो 'बारे तें पुरारि ही पढ़ायो है' पंक्ति आयी वह इसी भावकी द्योतक है कि मानो शिवजीने अपने धनुषको बालपनमें पढ़ा दिया था कि श्रीरामजीके ही हाथसे टूटना, अतएव दिव्य पदा

चेतनता माननी ही पड़ेगी।

14

न :

व्र

धः

17

म

म

ार्त.

中旬中

उतिर कहेउ प्रभु पुष्पकिह तुम्ह कुबेर पिंह जाहु। प्रेरित राम चलेउ सो हरषु बिरहु अति ताहु।।

—इसके द्वारा पुष्पक-विमानकी चेतनता प्रकट की गयी है। इसी तरह श्रीसीताजीसे सहिदानीकी मुद्रिकाने बातचीत की थी। रामगीतावलीके सुन्दरकाण्डके पद-संख्या २२२ में वर्णन है—

कियो सीय-प्रबोध मुद्री, दियो कपिहि लखाउ।

इत्यादि ।

फिर वह शिवधनुष तो शिवरूप ही था। श्रीजनकजी उस दिव्यायुधका तित्य पूजन करते थे। अतएव उस धनुषमें जब दिव्यता थी, तब उसके घटने-बढ़नेके विषयमें शङ्का करना व्यर्थ है। अतएव उस समयके राजाओंको रु. चूहे, चींटे या मच्छर माननेकी आवश्यकता नहीं है। यह भगवान् शिवके विद्य धनुषकी विशाल महिमाको सूचित करनेवाली श्रीगोस्वामिपादद्वारा रचित सत्य-सत्य और यथार्थ चौपाई है कि—

भूप सहस दस एकहि बारा। लगे उठावन टरइ न टारा॥ सियावर रामचन्द्रकी जय!



# १—लक्ष्मणजी ब्रह्माण्डको उठा लेते तो स्वयं कहाँ रहते और कहाँ पटककर फोड़ते ?

शङ्का— जौं तुम्हारि अनुसासन पावौं। कंदुक इव ब्रह्मांड उठावौं॥ अगर लक्ष्मणजी ब्रह्माण्ड उठा लेते तो फिर खयं कहाँ रहते ? काचे घट जिमि डारौं फोरी।

ब्रह्माण्ड तो हाथमें, खड़े कहीं नहीं, फिर पटकते कहाँ ? ब्रह्माण्डसे बाह कोई स्थान नहीं है।

समाधान—इस शङ्काका समाधान उन्हीं प्रसङ्गोंमें ग्रन्थमें दिर हुआ है—

लखन लखेउ रघुबंसमिन ताकेउ हर कोदंडु।
पुलिक गात बोले बचन चरन चापि ब्रह्मांडु।।
दिसि कुंजरहु कमठ अहि कोला। धरहु धरिन धरि धीर न डोला।।
रामु चहिंह संकर धनु तोरा। होहु सजग सुनि आयसु मोरा॥

विचार करनेकी बात है कि श्रीलखनलालजी इन लोगोंको 'आयर (आज्ञा) देनेवाले कौन हैं ? क्या किसी मनुष्य युवककी आज्ञाका पाल दिग्गज, कमठ, शेष और वराह कर सकते हैं, जिनके आधारपर पृथ्वी कि हुई है ? तब आपको मानना ही पड़ेगा कि—

जो सहससीसु अहीसु महिधरु लखनु सचराचर धनी। सुर काज धरि नरराज तनु चले दलन खल निसिचर अनी॥ (अयोर्ध्याकाण्ड छन्द ५

अतः जब यह सिद्ध हो गया कि श्रीलखनलालजी साक्षात् शेषके-श्रीमत्रारायण परम प्रभु जो उभयविभूतिनाथ हैं, उनकी शय्याके ही अवतार लक्ष्मणजी ब्रह्माण्डको उठा लेते तो रहते कहाँ और कहाँ फोड़ते ?२९

तब अखिल ब्रह्माण्डेश्वरके लिये एक ब्रह्माण्डको उठा लेने और नष्ट कर डालनेमें कौन-सी आश्चर्यकी बात है ? उन भगवान् शेषके तो एक फणपर सारा ब्रह्माण्ड रजकणकी भाँति विराज रहा है—

ब्रह्मांड भवन बिराज जाकें एक सिर जिमि रज कनी। तेहि चह उठावन मूढ़ रावन जान नहिं त्रिभुवन धनी।।

ाह

देख

1

ल

रेव

(लंकाकाण्ड)

अब रही इस कुतर्ककी बात कि शेषजी कहाँ खड़े होकर ब्रह्माण्डको उठाते और कहाँ पटककर उसे फोड़ते ? मानो ब्रह्माण्डको फोड़नेके लिये उसे किसी शिलापर पटकनेकी ही आवश्यकता है। जिन्हें ब्रह्माण्ड उठानेपर रजकण-सा प्रतीत होता है, क्या उनके लिये उसे बिना कहीं पटके फोड़ना असम्भव है ? इन बातोंके निश्चित समाधानका यही मार्ग है कि जिनके अंदर यह ऐश्वर्य पाया जा रहा है, चुपचाप उन्हींकी शरण लेकर उनका ही भजन किया जाय, तभी 'सो जानइ जेहि देहु जनाई' जानना सम्भव है, नहीं तो 'तुलिसदास यह चिद बिलास जग बूझत-बूझत बूझे ॥' जिन शेषकी केवल एक फूँकारसे प्रलयकालमें सारा ब्रह्माण्ड भस्मीभूत हो जाता है, उनके सम्बन्धमें भला ऐसे तर्क ? हाँ 'रघुपित भगित बारि छालित चित बिनु प्रयास ही सूझै' यह अवलम्ब बताया गया है। अतः श्रीमानसके प्रेमी पाठकों और प्रश्नकर्ताओंको इस प्रपत्तिपरक ग्रन्थका इष्टरूपसे सेवन करना चाहिये; तब यह उनके कल्याणका कारण हो जायगा और सब प्रकारकी शङ्काओंका यही स्वयं निवारण कर देगा।

सियावर रामचन्द्रकी जय !



### १०—क्या लक्ष्मणजी धनुष तोड़कर सीताजीसे विवाह करना चाहते थे ?

to the light side than the the tip the first man, fortunan

राङ्का—जब श्रीमिथिलापुरीके धनुषयज्ञमें सभी 'भटमानी' भूपोंका मान-मर्दन हो चुका तथा श्रीजनकजीने भरी सभामें पश्चात्ताप प्रकट करते हुए 'बीर बिहीन मही मैं जानी' तक कह डाला, तब श्रीलक्ष्मणजीसे सहन नहीं हो सका। वे श्रीजनकजीको उचित उत्तर देते हुए शिव-धनुष तोड़नेके लिये खयं तैयार हो गये ? उन्होंने श्रीरघुनाथजीसे आज्ञा भी माँगी; परंतु आज्ञा नहीं मिली और इसी कारण उन्हें रुक जाना पड़ा। यह अनुचित कार्य श्रीलक्ष्मणजीके लिये कहाँतक उचित माना जा सकता है ? क्योंकि वे तो श्रीसीताजीको माता और रामजीको पिता मानते थे। उनकी इस निष्ठाक प्रमाण श्रीगीतावलीकी पद-संख्या ८५ के निम्नलिखित अंशसे स्पष्टरूपमें मिलता है—

मेरो अनुचित न कहत लिरकाई-बस पन परमिति और भाँति सुनि गई है। नतरु प्रभु-प्रताप उतरु चढ़ाय चाप देतो पै देखाइ बल, फल पापमई है।।

अर्थात् श्रीलखनलालजी कहते हैं कि 'बड़ोंके आगे मेरा बोलना ते अनुचित है; परंतु लड़काई कर रहा हूँ। इस धनुष-भङ्गकी प्रतिज्ञा कुछ और ही प्रकारकी सुनी गयी है—इसको जो तोड़ेगा वही श्रीजानकीजीको ब्याहेगा अतः ऐसी दशामें यदि मैं इस धनुषको तोड़ता हूँ तो उसका फल मुझके पापमय ही मिलेगा; क्योंकि मैं तो श्रीजानकीजीमें माताकी निष्ठा रखता हूँ। नहं तो श्रीप्रभुके प्रतापसे पहले धनुषको चढ़ा लेता और तब बल दिखानेके पीहे जनकजीको उत्तर देता।' इसके अतिरिक्त जब साधारण साधु राजाओंकी—

'जगदंबा जानहु जियँ सीता' 'जगत पिता रघुपतिहि बिचारी।'

ন

हीं

ये

हों

ार्य

वे

का

ग्में

h

TI;

के

हिं

हि

—इस प्रकारकी धारणाएँ थीं, तब श्रीलक्ष्मणजीसे ऐसी भूल हो जाना कुछ कम आश्चर्यकी बात नहीं है। यहाँतक कि जब—

जिन्ह के कछु बिचारु मन माहीं। चाप समीप महीप न जाहीं।।

—ऐसी बात थी, तब श्रीलक्ष्मणजी-सरीखे विचारसिन्धु साक्षात् शोषावतार और श्रीरामानुजके लिये शिव-धनुष तोड़कर श्रीजानकीजीसे विवाह-सम्बन्ध-जैसा महान् अनुचित कार्य करना पड़ेगा—इस बातका मनमें भय न लाना कैसे सम्भव कहा जा सकता है?

समाधान—यह बिलकुल उलटी बात है। श्रीलक्ष्मणजीने ऐसी इच्छा कदापि नहीं की थी कि 'मैं धनुष तोड़कर श्रीजनकजीकी प्रतिज्ञा पूरी करूँ' और न इसके लिये उन्होंने श्रीरघुनाथजीसे कभी आज्ञा ही माँगी थी। रामचरितमानसके तत्त्वज्ञ प्रेमीजन कृपया विचार करें कि उस प्रसङ्गकी मूल चौपाइयोंसे कैसा भाव निकलता है? मूल चौपाइयाँ ये हैं—

रघुबंसिन्ह महुँ जहँ कोउ होई। तेहिं समाज अस कहड़ न कोई।। कही जनक जिस अनुचित बानी। बिद्यमान रघुकुल मिन जानी।। सुनहु भानुकुल पंकज भानू। कहउँ सुभाउ न कछु अभिमानू।। जौं तुम्हारि अनुसासन पावौं। कंदुक इव ब्रह्मांड उठावौं।। काचे घट जिमि डारौं फोरी। सकउँ मेरु मूलक जिमि तोरी।। तव प्रताप महिमा भगवाना। को बापुरो पिनाक पुराना।। नाथ जानि अस आयसु होऊ। कौतुकु करौं बिलोकिअ सोऊ।। कमल नाल जिमि चाप चढ़ावौं। जोजन सत प्रमान लै धावौं।।

तोरौं छत्रक दंड जिमि तव प्रताप बल नाथ। जौं न करौं प्रभु पद सपथ कर न धरौं धनु भाथ।। इनका सरलार्थ इस प्रकार है—श्रीलखनलालजी कहते हैं कि इस सभामें रघुकुलमणि श्रीरघुनाथजीको साक्षात् मौजूद देखते हुए श्रीजनकजी जैसा अनुचित वचन (बीर बिहीन मही मैं जानी) कह डाला है, है अनुचित वचन किसी समाजमें एक भी रघुवंशी व्यक्तिको उपस्थित देखक कोई भी नहीं कह सकता। सूर्यवंशरूपी कमलके सूर्य श्रीरघुनाथजी! आपके सामने निरिभमान होकर अपना सहज बल बतला रहा हूँ। यदि आ मुझे आज्ञा दें तो मैं सारे ब्रह्माण्डको गेंदकी तरह उठा लूँ और उसे कर घड़ेकी भाँति फोड़कर चूर-चूर कर दूँ। मैं मेरुपर्वतको भी मूलीकी भाँति कि परिश्रम तोड़कर टुकड़े-टुकड़े कर सकता हूँ। फिर भला आपके प्रताप अं महिमाके आगे यह बेचारा पुराना धनुष क्या हस्ती रखता है ? (तात्पर्य र है कि मैं आपका अंशभूत अनुचर होकर इतनी सामर्थ्य रखता हूँ) तब आएं है प्रताप और महिमाके आगे यह धनुष क्या चीज है, जो इसको तोड़नेमें अ इतना विलम्ब कर रहे हैं और जिसके कारण जनकजीके मुखसे ऐसी-ऐ असह्य बातें सुननी पड़ रही हैं। प्रभो ! अब आप शीघ्र ही यह धनुष तोड़ा र श्रीजनकजीकी प्रतिज्ञा पूरी करें; क्योंकि उनकी विवाहविषयक प्रतिज्ञाको प् करनेका विरद और अधिकार श्रीसरकारको ही है। हाँ, यदि आपको कौतुर मात्र कराना हो तो केवल खेलके रूपमें जिससे कि श्रीजनकजीकी प्रि अथवा उनकी शर्तोंका कोई सम्बन्ध न रह जाय, यदि मुझे आज्ञा हो तो ब ही केवल कौतुकमात्र करके दिखा दूँ। मेरे उस खेलको आप आनन्दर्सा वि देख लें कि मैं किस प्रकार इस चापको कमलके मुलायम डंठलकी तरह बि परिश्रमके लचकाकर चढ़ा देता हूँ। मैं इसको लेकर सौ योजनतक दौड़ा हु जा सकता हूँ तथा बरसाती छतरी (पानी बरसनेपर पृथ्वीसे जो को<sup>म</sup> त छत्राकार अङ्कुर उगा करते हैं) की भाँति सहजमें ही तोड़-मरोड़कर <sup>फ्रें</sup>स सकता हूँ। परंतु नाथ ! यह सब खेल आपके ही प्रतापबलसे होगा। व मैं ऐसा करके न दिखा दूँ तो प्रभुके इन चरणोंकी ही शपथ खाकर कहता फिर कभी हाथमें धनुष धारण ही न करूँगा।

र्भ

र्गी:

भावार्थ यह है कि श्रीलक्ष्मणजी अपने इन वीर-वचनोंद्वारा एक ओर तो क्षे श्रीजनकजी आदि मिथिलावासियोंको तथा अन्य समस्त समाजको यह बोध करा रहे हैं कि जब श्रीरामजीके छोटे भाईमें यह सामर्थ्य है, तब उनके द्वारा ं धनुषके टूटनेमें संदेह ही क्या है और दूसरी ओर श्रीरघुनाथजीसे यह ऐश्वर्य-अ सूचक प्रार्थना कर रहे हैं कि ''मैं तो आपका अंशभूत शेष हूँ (इस कथनसे के वे अनुशासन पानेपर 'मैं अपने फणपर रखे हुए ब्रह्माण्डको भी लय कर के सकता हूँ' अपनी इस शक्तिकी ओर भी संकेत करा रहे हैं)। जगज्जननी अं श्रीलक्ष्मी सीताजीको ब्याहनेकी शर्त जिस धनुषके साथ लगी हुई है, उसे य तोड़कर श्रीजनकजीकी प्रतिज्ञापूर्ति तो श्रीमन्नारायणखरूप आपसे ही सिद्ध एं है।'' इसके अलावा **'तव प्रताप महिमा भगवाना'**—इन शब्दोंके द्वारा अ भगवान्के शब्दसे भगवान्के अवतारी खरूपको सूचित करके, पूर्वनिवेदित क्षे प्रातःकालकी प्रार्थना—

<sub>ड्व</sub> रिब निज उदय ब्याज रघुराया । प्रभु प्रतापु सब नृपन्ह दिखाया ॥ —के 'प्रताप' और—

नुव तव भुज बल महिमा उदघाटी। प्रगटी धनु बिघटन परिपाटी।।

—के 'महिमा'—इन शब्दोंके वाच्यार्थको लक्षित कराके एवं 'को बापुरो पिनाक पुराना' कहकर श्रीलक्ष्मणजीने यह अभिलाषा प्रकट की है कि 'विवाहकी सम्पन्नताके लिये शीघ्रातिशीघ्र श्रीप्रभुके ही हाथसे धनुष टूटना बि चाहिये।' अपनेको तो वे केवल 'कौतुक' के ही योग्य समझते हैं और हूं 'कौतुक करों बिलोकिअ सोऊ' कहकर यह दरसा रहे हैं कि 'केवल खेल-म तमाशा देखना हो तो मैं उसे दिखा सकता हूँ; प्रतिज्ञाको पूरा करना तो मेरे लिये सरासर अनर्थ और अनाचार होते हुए असम्भव भी है; क्योंकि वह अधिकार य स्वामीको ही है, सेवकको नहीं। श्रीस्वामिनीसे स्वामीका ही अखण्ड सम्बन्ध है, ता सेवक तो पुत्ररूप है।' अस्तु, इन्हीं बातोंके कारण श्रीरघुनाथजीने कौतुकरूपमें भी लखनलालको धनुष तोड़नेकी आज्ञा नहीं दी। श्रीरघुनाथजीके लिये

श्रीजनकजीकी प्रतिज्ञा पूर्ण करके श्रीसीताजीको स्वीकार करना अनिवार्य था यदि प्रभु श्रीलखनलालद्वारा खेलमें ही धनुष तुड़वा डालते तो फिर वे कि धनुषको तोडकर प्रतिज्ञा पूरी करते ?

अब यदि यह प्रश्न उठे कि श्रीलखनलालजीने 'कौतुक करों' इतः भी कहनेका साहस क्यों किया? तो उसका एक कारण तो यह है कि व वे धनुषका नाम न लेकर केवल ब्रह्माण्ड और मेरुको ही फोड़ने-तोड़नेकी ब कहकर रह जाते तो सुननेवाले लोग शङ्कित होते कि 'जब ये सब कुछ क लेनेको कहते हैं, तब धनुष-भङ्गकी चर्चा क्यों नहीं करते? और दूसरा कार यह है कि श्रीरामजीको कौतुक बहुत भाता है। वे स्वयं 'कौतुकिनि। कृपाल भगवाना' हैं तथा अनेकविधि कौतुक किया करते हैं।' यथा-'तेहि कौतुक कर मरमु न काहूँ। जाना अनुज न मातु पिताहूँ। 'कौतुक कीन्ह कृपाल खरारी।'

अतएव यह जान लेना चाहिये कि श्रीलखनलालने कदापि इस इच्छा धनुष तोड़नेकी आज्ञा नहीं माँगी थी कि 'मैं ही धनुष तोड़कर श्रीजनका प्रतिज्ञा पूरी कर दूँगा।' बल्कि स्पष्टरूपसे उनका तात्पर्य यही था कि 'नाथ र धनुषभङ्गकी प्रतिज्ञा तो आप ही पूरी कर सकते हैं, इसलिये आप उसे शी पूरी कर दें। यदि कौतुक कराना चाहें तो अलबत्ता मुझे आज्ञा दें ताहि कौतुकरूपमें मैं धनुष तोड़कर जनकजीको यह प्रमाणित करके दिखा दूँ है 'यह पृथ्वी वीरोंसे खाली नहीं है।'

सियावर रामचन्द्रकी जय!



=

3 0

### ११—गुरु और भाईकी आज्ञाके बिना लक्ष्मणजी बीचमें क्यों बोल उठे ?

शङ्का--

था **क** 

तः

र्याः

ब

4

गरा

नि

हूं।

hq

थ

शी

f

कही जनक जिस अनुचित बानी। बिद्यमान रघुकुल मिन जानी।। एक सभ्य कुलके राजकुमार और रामचन्द्रजीके भाई अपने भ्राता (श्रीराम) को तो आदरसूचक शब्दोंसे सम्बोधित करते हैं; परंतु भरी सभामें विदेहराजको केवल 'जनक' कहकर सम्बोधित करते हैं; उस समय कोई भी उन्हें मना नहीं करता। इसी तरह परशुराम-संवादमें भी पहले-पहल कड़े शब्दका प्रयोग करनेपर कोई नहीं बोलता; परंतु जहाँ—

मिले न कबहुँ सुभट रन गाढ़े। द्विज देवता घरहि के बाढ़े।।

-यह कहते हैं, तब सारी सभा अनुचित कहने लगती है। फिर बिना अ गुरु या भाईकी आज्ञाके लक्ष्मणजीके बीचमें बोलनेकी क्या आवश्यकता थी?

समाधान - इस राङ्काका भी समाधान वहीं मौजूद है।

कही जनक जिस अनुचित बानी। बिद्यमान रघुकुल मनि जानी।। यह रघुकुलमणि श्रीरामजी लखनलालके कौन हैं ? केवल भाई ही नहीं र्ता हैं; बल्कि—

बारेहि ते निज हित पति जानी। लिछमन राम चरन रित मानी।। —वनयात्राके समय वह नाता भलीभाँति स्पष्ट किया गया है कि मोरें सबइ एक तुम्ह स्वामी। दीनबंधु उर अंतरजामी।।

अतः सच्चा सेवक अपने प्रभुकी न्यूनता भला कब सह सकता है ? श्रीजनकजीने 'बीर बिहीन मही' कहकर जब श्रीरामजीका निरादर किया, तब उस समय जो सेवक 'रदपट फरकत नयन रिसौंहें' दशाको प्राप्त था, वह जनकजीका आदर करेगा ? क्या स्वामिनिन्दकको प्रतिष्ठा देना सेवकका धर्म है ? गुरुवर वसिष्ठजीको तथा बड़े भाई भरतको तो उन्होंने रामजीसे विरोधाभासके

कारण कुछ समझा ही नहीं, फिर उनके आगे जनककी कौन गिनती थी; अतः वह अनुचित कथनका शासन था, उसे कोई क्यों मना करता ? किसीके वह बुरा भी नहीं लगा; बिल्क उससे सभी बुद्धिमानोंको हर्ष प्राप्त हुआ। क्ष जनकजी भी अपनी गलतीपर सकुचा गये। रही यह शङ्का कि उन्हें कि आज्ञा बीचमें बोलनेकी क्या आवश्यकता थी; इसका समाधान यही है कि क्ष सेवकका धर्म था, वैसा न करना ही अपचार होता। जहाँपर 'अनुचित को सब लोग पुकारे' है, वहाँ श्रीलखनलालजीसे क्रोधावेशकी लीलों अनुचित हो रहा था; क्योंकि 'द्विज देवता घरहि के बाढ़े' कहनेमें सुर औ महिसुर दोनोंकी असूया हो रही थी, जिनके विषयमें पहले स्वयं लखनलाल कह चुके हैं कि—

सुर महिसुर हरिजन अरु गाई। हमरें कुल इन्ह पर न सुराई ॥ अतः जहाँ अनुचित हुआ वहाँ रोके गये। इसलिये सभी प्रस यथार्थ हैं।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

--×-

# १२—सीताहरणके समय लक्ष्मणजीका क्रोध कह

शङ्का--

लखन सकोप बचन जे बोले। डगमगानि महि दिगाज डोले॥ जब लक्ष्मणजीके क्रोधसे पृथ्वी काँपने लगी और दिगाज डोलने लं तब फिर जिस समय रावण सीताजीको हर ले गया था या युद्धमें जब बा लगनेसे इन्हें मूर्छा आ गयी थी, उस समय इनका क्रोध कहाँ चला गया था? समाधान—इस शङ्काका समाधान भी उसी प्रसङ्गमें प्रन्थके भीतर हैं

दिया गया है। जब रावण सीताजीको हर ले गया, तब्—

\*

्र्त

वि

वर

बेन

q

πĺ

नारे

औ

नर्

स

न

T

言

लिख्यमनहूँ यह मरमु न जाना। जो कछु चरित रचा भगवाना॥ क्योंकि—

राम कीन्ह चाहिंह सोइ होई। करै अन्यथा अस निहं कोई॥

जिस लीलाको जिस भाँति श्रीरघुनाथजी दिखाना चाहेंगे, वह उसी भाँति होगी। श्रीलक्ष्मणजीमें जो शक्ति ब्रह्माण्डको डगमगा देनेकी या दिग्गजोंको डुला देनेकी है, वह श्रीरामजीद्वारा ही प्रदत्त है; क्योंकि शेषमें जो कुछ चमत्कार है, वह शेषशायीकी ही विभूति है। अतः श्रीरघुनाथजीकी माधुर्य-लीलामें श्रीलखनलालका भी माधुर्य प्रकट हो जाता था और ऐश्वर्य-लीलामें उनका भी ऐश्वर्य ही झलकता था। जैसे मेघनादद्वारा शक्ति लगनेपर मूर्छाकी वह पराकाष्ठा रही कि धवलागिरिसे जब ओषधि आयी, तब वह सचेत हुए और उन्हीं लखनलालने रावणद्वारा शक्ति लगनेपर श्रीरघुनाथजीद्वारा केवल इतना ही स्मरण करानेपर कि 'लखनलाल! तुम तो कालको भी भक्षण करनेवाले हो' शक्ति आकाशमें भेज दिया और खयं धनुष-बाण लेकर रणभूमिमें जा रावणको ही मूर्च्छित करके लङ्का भिजवा दिया। यथा—

कह रघुबीर समुझु जियँ भ्राता। तुम्ह कृतांत भच्छक सुर त्राता।। सुनत बचन उठि बैठ कृपाला। गई गगन सो सकति कराला।। पुनि कोदंड बान गहि धाए। रिपु सन्मुख अति आतुर आए।।

आतुर बहोरि विभंजि स्यंदन सूत हित ब्याकुल कियो। गिरघो धरिन दसकंधर विकलतर बान सत बेध्यो हियो।। सारथी दूसर घालि रथ तेहि तुरत लंका लै गयो। रघुबीर बंधु प्रताप पुंज बहोरि प्रभु चरनिह नयो।। इसलिये ये श्रीरामजीकी नरलीलाके खेल हैं—

उमा करत रघुपति नरलीला। खेलत गरुड़ जिमि अहिगन मीला।। यह लीलावैचित्र्य ही रणशोभा है, जिसमें कभी हारके और कभी जीतके। लक्षण प्रकट होते रहें—

#### 'रन सीभा लगि प्रभुहि बँधायो । '

स्वयं व्यापक ब्रह्म ही 'ब्याल पास बस भए खरारी' हे लखनलालकी कौन कहे?

उमा राम गुन गूढ़ पंडित मुनि पावहिं बिरति। पावहिं मोह बिमूढ़ जे हरि बिमुख न धर्म रित॥

इन्हीं मधुर चरित्रोंने गरुड़ और सती-सरीखी आत्माओंको मोहमें हार दिया। अतः मानसप्रेमियोंको इन शङ्काओंसे बहुत सचेत रहना चाहिये। सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### --\*-

### १३—विवाहके समय सीताजी श्रीरामके चरणोंक

स्पर्श क्यों नहीं करतीं ?

गौतम तिय गति सुरति करि नहिं परसति पग पानि । मन बिहसे रघुबंसमनि प्रीति अलौकिक जानि ॥

(रा॰ च॰ माः उ

7

ह

उपर्युक्त दोहेके अर्थमें बड़ा मतभेद है।

- (१) कोई महाशय 'गौतम तिय गित सुरित किर' का भाव यह बतातें कि श्रीजानकीजी मनमें सोचती हैं कि पत्थरसे स्त्री बना देना श्रीरामजीं चरणोंका गुण है, कहीं प्रणाम करते समय मेरे हाथोंके पाषाणजिं आभूषणोंसे इन चरणोंका स्पर्श हो गया तो सब पाषाण [ मिण-माणि आदि ] स्त्रियाँ होकर मेरी सौत बन-बनकर मुझसे सौतियाडाह करने लगेंगी
- (२) कोई महानुभाव 'निह परसित पग पानि'का कारण यह बतलें हैं कि श्रीजानकीजी श्रीरामजीको मानो यह याद दिला रही हैं कि आप एक पत्नीव्रती हैं और एक स्त्रीसे आप चरणस्पर्श करवा चुके हैं, अब मैं आफं चरण कैसे स्पर्श करूँ।

- (३) कोई भावुक कहते हैं कि अहल्या इन पदोंको छूकर न जाने कहाँ-की-कहाँ चली गयी? इसी भयसे श्रीसीताजी चरणोंको नहीं छूतीं कि न जाने मैं भी इनको छूनेसे कहाँ जा पहुँचूँगी।
- (४) एक अर्थवेत्ताने यह अर्थ किया है—'गौ-तम' 'गौ' और 'तम'—इन दो पदोंसे बना है। 'तम' नाम अन्धकारका है, वह 'गौ' अर्थात् गया (जाता रहा)। तब 'तिय-गति' का स्मरण किया कि 'टूटतहीं धनु भयउ बिबाहू।' मैं इनकी स्त्री हो चुकी, अतः बड़ोंके सामने क्या चरण-स्पर्श करूँ।

इसी प्रकार अनेक विभिन्न भाव सुननेमें आते हैं; परंतु जबतक किसी अर्थसे श्रीजानकीजीके हृदयमें 'अलौकिक प्रीति' का होना साबित नहीं होता, तबतक कोई भाव (अर्थ) मूलपदसे कैसे सुसंगत माना जा सकता है? उपर्युक्त चारों भावोंको देखनेसे प्रतीत होता है कि—

- (१) 'पत्थरसे स्त्री बननेके भयमें' हृदयमें प्रीतिकी जगह चिन्ता सूचित होती है।
- (२) 'एकपत्नीव्रतके खण्डित होनेमें' तो उससे भी बढ़कर शोकका अवसर उपस्थित हो जाता है, जिसका निवारण ही नहीं हो सकता।
- (३) उड़कर कहाँ-की-कहाँ जा पहुँचनेमें भी चिन्ता ही सूचित होती है, प्रीति नहीं।

ì

ना

Ţ.

(४) गौ और तमका उपर्युक्त ढंगसे पदच्छेद करना कहाँतक उचित है, इसे पाठक स्वयं विचार सकते हैं। इससे तो अहल्याका प्रसङ्ग ही उड़ जाता है। अन्धकारका नाश होना मानकर भी चरण छूनेमें लज्जा आ दबाती है, पर वहीं लज्जा धनुष टूटनेके बाद जयमाला पहनानेमें नहीं आती। इतना होनेपर भी हृदयमें लज्जाका होना ही सिद्ध हुआ, इससे अलौकिक प्रीति नहीं सूचित होती।

मानसप्रेमियोंको सदा मूलपदके शब्दोंका अवलम्बन लेकर तथा पूर्वापरका विचार रखते हुए ही उनके अर्थ और भावोंकी खोज करनी चाहिये, जिससे ग्रन्थकारके यथार्थ आशयमें ही प्रवेश हो सके, थोथा बाहर-ही-बाह भटकना न पड़े। यहाँ मूलपदके शब्दोंको विचारनेसे जो आशय ध्यानमें आ है, वह इस प्रकार है—

श्रीजानकीजी अहल्याकी गतिको याद करके श्रीरामजीके चरणोंको आ हाथसे नहीं छूतीं। वह अहल्याकी गतिका स्मरण करके श्रीरामजीके चरणोहं छूनेके फलको भलीभाँति विचार रही हैं।

श्रीमानसमें अहल्याका श्रीरामजीके चरणोंके स्पर्शका प्रसङ्ग दो ब आया है। एक बार तो जब वह पत्थर हुई पड़ी थी, तब स्वयं श्रीचरणोंने। उसे स्पर्श किया था, यथा—

परसत पद पावन सोक नसावन प्रगट भई तपपुंज सही। देखत रघुनायक जन सुखदायक सनमुख्होइ कर जोरि रही॥

—इस परम पाद-स्पर्शसे पहले अहल्या सर्वोपायशून्य, जड़, अफ्रें आप श्रीचरणोंको छूनेमें असमर्थ थी। श्रीरघुनाथजीने अपने-आप ही उस चरण-स्पर्श करा दिया। परिणाम यह हुआ कि उसका घोर कष्ट-भार निर्हो गया और उसे श्रीरामजीकी सिन्निधिरूप परमसुखकी प्राप्ति हुई। दूसरी व जब स्तुति आदि करनेके बाद अहल्याने स्वयं (अपनी ओरसे) अपने हाथे श्रीरामजीके चरणोंका स्पर्श किया—यथा 'बार बार हरि चरन परी।' व वह 'गै पतिलोक अनंद भरी' अर्थात् अपने हाथसे स्पर्श करने [प्रभृवियोगरूप फल पाकर] अपने पतिके लोकको चली गयी।

श्रीसीताजी अहल्याकी इन्हीं दो गतियों (प्रथम गति—श्रीरामजीने व अपनी ओरसे चरणोंका स्पर्श प्रदान किया तब घोर दुर्दशा नष्ट होकर प्रभु प्राप्ति हुई और दूसरी गति—अर्थात् प्रभुकी प्राप्ति होनेपर जब अहल्याने व अपने हाथोंसे स्पर्श किया तब उसे प्रभु-वियोगिनी होकर निजपतिके लोक जाना पड़ा) को स्मरणकर अपने हाथोंसे प्रभुके चरणोंका स्पर्श नहीं कर्ष मानो वह निजनाथ श्रीरघुनाथजीको अपनी अलौकिक प्रीतिका दर्शन है P

व

परे

F

वृ

थों

ने

उ

R

Ó

शब्दोंमें करा रही हैं कि 'नाथ! मैं अहल्याकी ही भाँति शिवधनुषकी प्रतिज्ञारूप भारी पाषाणके बोझसे दबी पड़ी थी। सर्वोपायशून्य और असमर्थ थी। कोई अवसर अपने प्रभुको अपने पुरुषार्थसे प्राप्त करनेका नहीं दीखता था। नाथ! आपने अहैतुकी दया करके स्वयं आकर अहल्याकी तरह मेरा भी उद्धार कर दिया। अब मुझे सिखयाँ कह रही हैं कि तुम अपने हाथोंसे प्रभुके चरण-कमल पकड़ो—'सखी कहिं प्रभु पद गहु सीता' परंतु मुझमें खयं (अपनी ओरसे) चरण-स्पर्श करनेकी सामर्थ्य नहीं है। मेरी प्रपत्ति मानसिक रूपसे आपके प्रति यही है कि श्रीचरण खयं ही स्पर्श करके मुझे अपना लेवें, जिससे अखण्ड सन्निधि (संयोग) की प्राप्ति हो, जैसे अहल्याको पहले श्रीचरणोंने स्वयं ही स्पर्श प्रदान किया था। दूसरी बार अहल्याने जब अपने हाथोंसे चरणस्पर्श किया, तो वह प्रभुसे विदा होकर अपने पति (अर्थात् द्वितीय व्यक्ति—गौतम) के पास चली गयी थी; पर मेरा तो प्रभुके सिवा और कहीं ठिकाना ही नहीं है। मेरे तो पति और गति—सब कुछ आप ही हैं। मुझे आपके सिवा किसके पास जाना है, जो अपने हाथोंसे आपका चरण छूकर विदाई चाहूँ ? अतः मुझे वियोगकी चाह न होनेके कारण मैं अपने हाथसे पाद-स्पर्श कैसे करूँ ? स्वयं प्रभु अपने चरणोंको स्पर्श कराके मुझे अपनी शरणमें रखें। प्रभो! आपका स्वयं मुझे अपनाना नित्य और अखण्ड होगा।'

इस प्रकार गौतम-तियकी गतिकी सुरितमें अलौिकक प्रीतिका पूर्णभाव श्रीरामजीके प्रति प्रदर्शित किया गया। सर्वदर्शी सर्वान्तर्यामी प्रभु इस परम अनन्य अलौिकक प्रीतिको जानकर मनमें परम प्रसन्न हुए—'मन बिहँसे रघुवंसमिन।' श्रीसीताजी अपना हार्दिक अनन्यभाव प्रभुको प्रदर्शित कर अपने हाथोंसे रघुनाथजीके चरणोंको स्पर्श किये बिना ही उनका परम प्रसन्नतारूप प्रसाद पाकर सिखयोंके साथ वहाँसे लौट गयीं। भावग्राही प्रभुने इस अलौिकक प्रीतिको स्वीकार करनेके प्रमाणस्वरूप यह प्रत्यक्ष उत्तर दिया कि श्रीजानकीजीको अहल्यासे भी अधिक दयापात्र मानकर उनके प्रति अपने

चरणोंका स्पर्श करानेसे भी अधिक दया की अर्थात् जानकीजीका पाणिग्रहण करके सदाके लिये उन्हें स्वीकार कर नित्य संयोगकी भागिनी बना लिया। सियावर रामचन्द्रकी जय!

--::x::--

### १४—श्रीरामको चौदह ही वर्षका वनवास क्यों?

शङ्का—तुलसीकृत रामचिरतमानसके अयोध्याकाण्डमें आया है— सुनहु प्रानिप्रय भावत जी का। देहु एक बर भरतिह टीका॥ मागउँ दूसर बर कर जोरी। पुरवहु नाथ मनोरथ मोरी॥ तापस बेष बिसेषि उदासी। चौदह बिरस रामु बनबासी॥

कैकेयीने इस प्रकार राजा दशरथसे वर माँगे; किंतु मन्थराने कैकेयी। वनवासके सम्बन्धमें कोई निश्चित समय नहीं बताया था, न तबतक तपखी वेष तथा विशेष उदासीन रहनेकी कोई शर्त लगानेको कहा था। जैसा बि रामायणमें है—

दुइ बरदान भूप सन थाती। मागहु आजु जुड़ावहु छाती॥

फिर यह शङ्का होती है कि कैकेयीने चौदह वर्षके ही लिये वनवास बं माँगा? आजन्म या कुछ कम समयके ही लिये क्यों नहीं माँगा? और फ़ि वनवासके साथ-साथ तपस्वी-वेष और विशेष उदासी रहनेकी शर्त अ महारानीने क्यों लगा दी?

समाधान—यह ठीक है कि मन्थराने केवल इतनी ही सम्मित हैं थी कि—

सुतिह राजु रामिह बनबासू। देहु लेहु सब सवित हुलासू॥

—तापस-वेष और विशेष उदासीनताके साथ चौदह वर्षका वनवार स्वयं कैकेयीने ही माँगा था। किंतु ऐसा करनेके लिये उसी गिरा (सरस्वती) ने उसके अंदर प्रेरणा की थी, जिस गिराने मन्थराकी मित फेरकर उससे दो व माँगनेके लिये सम्मित दिलवायी थी। इसका प्रमाण उसी रामायण-ग्रन्थमें मौजूद है—

गूढ़ कपट प्रिय बचन सुनि तीय अधरबुधि रानि । सुरमाया बस बैरिनिहि सुहृद जानि पतिआनि ॥ 'सुरमाया बस' का तात्पर्य ही गिरा (सरखती) द्वारा बुद्धिका बदला जाना है। पुनः श्रीभरद्वाज ऋषि तो स्पष्ट ही श्रीभरतजीसे कह रहे हैं कि—

तात कैकइहि दोसु निहं गई गिरा मित धूति। इसिलये यह स्पष्ट हो जाता है कि श्रीसरस्वतीजीकी प्रेरणासे ही ऐसा वर कैकेयीने माँगा था।

से

î)-

वि

य

Ì,

3

R

केवल चौदह वर्षकी ही प्रेरणा इस कारण हुई कि रावणकी आयुमें अब केवल चौदह वर्ष ही शेष रह गये थे, इससे अधिक माँगनेकी कोई जरूरत नहीं थी और इससे कम तो माँगा ही नहीं जा सकता था। तापस-वेष और विशेष उदासी रहनेकी शर्त रखनेका उद्देश्य यह था कि मुनि और तपिस्वयोंपर ही धर्माघात करनेके लिये रावण तथा अन्य राक्षसोंका विशेष आक्रमण हुआ करता था—

निसिचर निकर सकल मुनि खाए। सुनि रघुबीर नयन जल छाए॥

इसिलये सोचा गया कि जब सरकार भी तपसी (साधु) वेषमें रहेंगे, तब अवश्य ही रावण इनसे भी छेड़-छाड़ करेगा। इसके अतिरिक्त देवताओं और साधु-तपित्वयोंमें प्राकृतिक सम्बन्ध है। दैवी और आसुरी दो सम्पत्तियाँ हैं और साधुवेष दैवी सम्पत्तिका द्योतक है। अतः अपने वर्गानुकूल वेष मँगवाया गया, जिससे सब तरहकी सुविधा और लाभ रहे। इसके सिवा वनवासीके लिये वही वेष सुविधाजनक भी था। अब रही विशेष उदासीकी बात। सो तापसका वेष रखना तो बाह्यवृत्ति बनाना है। किंतु केवल साधुका वेष बनाकर प्रपञ्चरत रहना उस वेषकी भी निन्दा करना-कराना है—

### सोचिअ जती प्रपंच रत बिगत बिबेक बिराग।।

—इस तापस-वेषके साथ-साथ उदासीन वृत्ति अर्थात् प्रपञ्चमें उपेक्ष भी होनी चाहिये, तभी उसकी गिनती साधु-समाजमें हो सकती है। असुरोक्षे भी सच्चे साधुओंकी ही खोज रहती है, दिम्मियोंको तो वे अपना सहायक है मानते हैं। अतएव देवताओंने उपर्युक्त प्रयोजनको दृष्टिमें रखकर ऐसा क्ष माँगनेकी प्रेरणा की।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

### १५—भरत-शत्रुघ्नको सूचना क्यों नहीं दी गयी?

एक सज्जनने प्रश्न किया है कि ''वनगमनके पूर्व होनेवाले भगवान् राम्हे राज्याभिषेक-समारोहमें अयोध्यापुरी सब प्रकारसे सजायी गयी; परिजन्न पुरजन—सभी आनन्दके साथ इस उत्सवमें सिम्मिलित हुए। परंतु भरत और शत्रुघ्नको इसकी सूचनातक नहीं दी गयी। जब किसी साधारण पुरुषके यहं कोई छोटा-मोटा भी उत्सव होता है तब अपने सगे-सम्बन्धियोंको बुलाय जाता है। चक्रवर्ती सम्राट् महाराजा दशरथके यहाँ बड़े पुत्रका राज्याभिषेक हे और छोटे पुत्रोंको सूचनातक न दी जाय, इसका रहस्य स्पष्ट नहीं होता। श्रीरामचरितमानसमें उस दिनका स्पष्ट उल्लेख भी नहीं मिलता। 'बेंगि बिलंबु न करिअ नृप साजिअ सबुइ समाजु।' इस दोहेमें मुहूर्तकी को तिथि नहीं है। 'सुदिन सुमंगलु तबहिं जब रामु होहिं जुबराजु।।' और 'भयउ पाखु दिन सजत समाजू।'

—इन दोनोंका मिलान करनेसे भी ऐसा मालूम पड़ता है कि भरत औ शत्रुघको सूचित करनेका पर्याप्त अवसर था; परन्तु उन्हें सूचना नहीं दी जाती। इस बातका जो समाधान प्राप्त होता है, उसे सात्त्विक बुद्धि स्वीकार नहीं करती। आप कृपा करके इसका समाधान कीजिये।" प्रश्नमें उद्धृत 'बेगि बिलंबु न करिअ नृपः'' और 'सुदिन सुमंगलु तबहिं जबः''' इन दोहोंपर ध्यान रखते हुए जब पूरा प्रसङ्ग आद्योपान्त पढ़ जाते हैं, तो साफ पता चलता है कि तिथिकी चर्चा न होनेपर भी वास्तवमें राजतिलकके लिये दूसरे दिन प्रातःकालका समय ही निश्चित हुआ है। केवल एक रात्रि ही बीचमें थी, इसीलिये कोई तिथि न देकर 'बेगि' और 'बिलंबु न करिअ' राब्द दिये गये हैं। 'बेगि'के बाद 'बिलंबु न करिअ' यह वाक्य समयकी निकटतापर और भी जोर देता है। अब इसकी पृष्टिके लिये प्रसङ्गके और भी प्रमाणोंको देखिये—

प्रमुदित मोहि कहेउ गुरु आजू। रामिह राय देहु जुबराजू।।

महाराज दशरथजी श्रीगुरु विसष्ठजीकी आज्ञा 'बेगि बिलंबु न करिअ
नृप' प्राप्त करके तत्काल लौटते हैं—'मुदित महीपित मंदिर आए।' और 'सेवक सचिव सुमंत्र बोलाए' अपने सभी सेवक-सिचवोंको बुलाकर कहते हैं कि आज मुझे श्रीगुरुदेवकी ऐसी आज्ञा हुई है। सचिवगण विनती करते हैं—

गैर

4

ह्ये

MI

गि

計

訛

ik

11

E

जग मंगल भल काजु बिचारा। बेगिअ नाथ न लाइअ बारा।। यहाँ भी 'बेगिअ' तथा 'न लाइअ बारा' ये शब्द ध्यान देनेयोग्य हैं। समर्थन पाकर महाराजका आनन्द बढ़ जाता है और उन्हें आज्ञा देते हैं कि 'श्रीगुरुजीके पास जाकर वे जैसी आज्ञा दें, उसके अनुसार तैयारी करो।'

कहेउ भूप मुनिराज कर जोड़ जोड़ आयसु होड़। राम राज अभिषेक हित बेगि करहु सोड़ सोड़॥

यहाँ तीसरी बार 'बेिंग' शब्द आया है। श्रीगुरुदेवकी आज्ञा पाते ही सब कार्यकी तैयारी आरम्भ हो गयी, समस्त रानियोंको मङ्गल-समाचार उसी समय उनकी चेरियोंने पहुँचाया। 'एहि अवसर मंगलु परम सुनि रहँसेड रिनवासु।' कौसल्या-सुमित्रा आदि रानियोंके यहाँ समाचार सुनानेवालोंको भूषण-बसन आदि इनाम दिये गये, चौक पूरे जाने लगे, मङ्गल-कलश सजने लगे। उसी

समय मन्थरा दासीद्वारा महारानी कैकेयीके पास भी समाचार पहुँचा; परंतु अ सरस्वतीने अपयशकी पिटारी बना दिया था, इसलिये उससे जो विस्तृ बातचीत होती है, उसका वर्णन ग्रन्थमें अवसर पाकर सिलसिलेसे आया है। पुरवासियोंको मङ्गल-समाचार सुनकर बड़ा हर्ष होता है—

राम राज अभिषेकु सुनि हियँ हरषे नर नारि। लगे सुमंगल सजन सब बिधि अनुकूल बिचारि॥

राजाज्ञासे श्रीविसष्ठजी स्वयं श्रीरघुनाथजीके निवासभवनमें जाका अभिषेककी सूचना देते हैं और स्पष्ट कहते हैं कि कल आपके राजितलकका मुहूर्त निश्चित हुआ है। अतः 'राम करहु सब संजम आजू।' यहाँ भी वही 'आजू' शब्द पुनः आया है, जो मिल्लियोंसे राजाने कहा था 'प्रमुदित मोहि कहेउ गुरु आजू' आगे जो 'आजू' और 'कालि' शब्द आये हैं, उसपर तिनक ध्यान दीजिये।

हाट बाट घर गर्ली अथाईं। कहिंह परसपर लोग लोगाईं॥ कािल लगन भल केितक बारा। पूजिहि बिधि अभिलाषु हमारा॥ कनक सिंघासन सीय समेता। बैठिह रामु होइ चित चेता॥ सकल कहिंह कब होइिह कािली। बिघन मनाविह देव कुचाली॥

इन वचनोंसे भलीभाँति स्पष्ट हो जाता है कि जिस दिन राज्याभिषेक-मङ्गलकी बात आरम्भ होती है, उसके दूसरे ही दिन उसका मुहूर्त भी निश्चित हैं। यदि ऐसा न होता तो जनताके मुखसे ऐसा क्यों निकलता कि 'कालि लगन भिल केतिक बारा।' 'सकल कहिंह कब होइहि काली'—इत्यादि।

यही बात महारानी कैकेयीजी और उनकी दासी मन्थराके वार्तालापमें भी है। उसी दिन उस उत्सवके आरम्भको देख-सुनकर जब मन्थरा देवमायासे मोहित होका क्षुब्ध-हृदय लेकर रानीके महलमें जाती है, तब श्रीरामराज्याभिषेकके सम्बन्धमें मिलि सूचना देती हुई कहती है— 'रामिह छाड़ि कुसल केहि आजू। जेहि जनेसु दे जुबराजू॥' वहाँ भी कैकेयी माताका यही वचन आता है कि 'राम तिलकु जौ

साचेहुँ काली। देउँ मागु मन भावत आली।।' और जब कैकैयी भी 'स्रमाया बस बैरिनिहि सुहृद जानि पतिआनि ।' तब फिर मन्थराने भी स्पष्ट कहा है कि 'रामहि तिलक कालि जौं भयऊ। तुम्ह कहुँ बिपति बीजु बिधि बयऊ ॥' तथा 'होइ अकाजु आजु निसि बीतें। बचन मोर पिय मानह जीतें ॥' इसपर कैकेयीने भी स्वीकृति दी है—'जौं बिधि पुरब मनोरथु काली । करौं तोहि चख पूतरि आली ।।' कोपभवनमें राजा श्रीदशरथजी भी कैकेयीको यही शुभ समाचार सुनाते हैं कि 'रामहि देउँ कालि जुबराजू। सजहि सुलोचिन मंगल साजू ।।' उपर्युक्त प्रबल और अकाट्य प्रमाणोंसे यह भलीभाँतिं सिद्ध है कि जिस दिन 'श्रवन समीप भए सित केसा।' को मुकुरमें देखकर श्रीचक्रवर्तीजीके मनमें यह स्फुरणा हुई और उन्होंने 'मुदित मन गुरहि सुनायउ जाइ' उसी दिन यह तय पाया कि इसी शुभ मुहूर्तमें प्रातःकाल ही तिलक कर दिया जाय। फिर ऐसा सुदिन अथवा शुभ मुहूर्त शीघ्र नहीं आनेका; कारण कि चक्रवर्तियोंके राज्याभिषेकमें योग, लग्न, ग्रह, वार आदि सभी अनुकूल मिलाने पड़ते हैं, जो वर्षोमें कभी कठिनतासे मिलते हैं। उस समय वह योग खतः बन गया था। इसीसे एक ही दिनमें सब तैयारी बड़ी शीघ्रतासे हुई। 'बेगि' शब्दका पुनः-पुनः प्रयोग यही बात ध्वनित करता है—'जो मुनीस जेहि आयसु दीन्हा। सो तेहि काजु प्रथम जनु कीन्हा ॥'

एक ऐसा विचार भी निश्चित जान पड़ता है कि शुभ मुहूर्तसे राज्याभिषेक करके इसका महोत्सव पीछेसे मनाया जाय; क्योंकि श्रीभरत-शत्रुघ्न तो बहुत दूर केकय देशमें हैं। उन्हें तो सूचना देनी असम्भव ही है, अपने अधीन राजाओंको और जनकपुर आदिके सम्बन्धियोंको भी तो इतनी शीघ्रतामें कोई सूचना नहीं दी जा सकती। नजर लानेके लिये मातहत राजाओंको हाजिर होना था, नात-गोतके लोगोंको एकत्र होना था, परंतु इस मुहूर्तके निर्वाहमें समयकी संकीर्णतासे किसीको भी समाचार नहीं दिया जा सका और यही कारण था कि शीघ्रतामें श्रीभरतजीको भी यह समाचार नहीं पहुँचाया जा सका। अब प्रश्नकर्तिक दिये हुए प्रमाणकी एक अर्धालीपर और विचार कर है। वह है—'भयउ पाखु दिन सजत समाजू। तुम्ह पाई सुधि मोहि स आजू।।' यह मन्थराका वचन है जो कि कैकेयीको कपट-प्रबोर करने—झूठ-मूठ समझानेके लिये आया है। अतः जैसे और सब बां मन्थराने देवमायावश झूठ-मूठ कहकर कैकेयीको अपने अधीन किया है के ही यह बात भी सरासर झूठी है। उसने सोचा, बढ़ाकर पाख अर्थात् पंद्र दिन कहनेसे रानीके मनमें भेद पड़ जायगा, नहीं तो जहाँ पंद्रह दिनसे अ प्रकार मङ्गल मनाया जाता; जैसा वर्णन कि एक दिनका है—सारे नगरं कोलाहल, बधावे, बाजे-गाजे, तोपोंकी सलामियाँ, नाना प्रकार वेदध्वनियाँ, पूजना, बख्शीशें बँटना इत्यादि पंद्रह दिनतक होता रहता, वह कैकेयीजीको खबर न पहुँच पाती—यह कैसे सम्भव था। कोई भी कां चोरीसे करनेका तो कहीं भी संकेत नहीं है, खुले-मैदान धूम-धाम शुरू हें गयी थी। श्रीचक्रवर्तीजीने जिस दिन गुरुदेवकी आज्ञा पायी, उसी दिन कां आरम्भ कराके खयं ही वे कैकेयीके पास जाते हैं और रामके प्रति उसबे प्रेमको जाननेके कारण शुद्ध भावसे कहते हैं—

भामिनि भयउ तोर मन भावा। घर घर नगर अनंद बधावा।।

—वे कैकेयीके 'मन भावा'कार्यको पंद्रह दिन क्यों और किस भयां छिपाये रखते। क्या बधावे और बाजे-गाजेके शब्द भी कैकेयीके कानों जानेसे रोके जा सकते थे? अतः मन्थराका यह कथन कि 'भयउ पाखु दिन्स सजत समाजू' उसी तरह समूल मिथ्या है। जैसे उसने कहा था—

भरतु बंदिगृह सेइहिंह लखनु राम के नेब।।

—अर्थात् भरतको कारागार दिया जायगा और लक्ष्मणं रामजीके नायः बनेंगे।

कडूँ बिनतिह दीन्ह दुखु तुम्हिह कौसिलाँ देव ।। जैसे कडूने विनता (गरुड़की माता) को दुःख दिया था 'उसी तरह तुमें कौसल्या देंगी'—इत्यादि मन्थराके वचनोंकी झुठाईका प्रमाण ग्रन्थके प्रकरणसे भी सिद्ध है। कैकेयीसे बात करते समय उसने सौगन्ध खायी थी।

B

P

3

Ti.

i

ŽĮ.

37

ij

ď,

Ę

į

जौं असत्य कछु कहब बनाई। तौ बिधि देइहि हमहि सजाई।।

—सो विधिके ही अवतार श्रीशत्रुघ्नजीने 'हुमिंग लात तिक कूबर मारा' और 'लगे घसीटन धिर धिर झोंटी ॥' उन्होंने उसे सजा देकर प्रमाणित कर दिया है कि मन्थराका कथन सोलहों आने झूठा था। इसीलिये 'पाखु दिन'का उत्सव झूठा सिद्ध होकर एक दिनका ही प्रमाणित है।

अब यदि कोई कहे कि समयकी संकीर्णता सिद्ध होते हुए भी यह बात भरत आदिसे छिपायी गयी होगी तो उस शङ्कालुहृदयको कम-से-कम श्रीभरतजीके व्यवहारपर दृष्टि देना उचित है। जिस समय उनके कानोंमें ये शब्द पड़ते हैं कि श्रीरघुनाथजीको राज्य न देकर वन भेजा गया है, उनंकी क्या दशा हो जाती है—इसका वर्णन नहीं किया जा सकता। मातासे तो वे स्पष्ट ही कह देते हैं कि 'जनमत काहे न मारे मोही।।' तथा 'गरि न जीह मुँह परेउ न कीरा।' और अन्ततक श्रीभरतजीने क्या करके नहीं दिखा दिया। क्या शङ्का करनेवाले महाशय न्यायदृष्टिसे कह सकते हैं कि यदि श्रीभरतजीके पहुँचनेका अवसर होता और वे आ सके होते तो यह विघ्न कदािप उपस्थित हो पाता? यदि नहीं तो भरतजीसे छिपाकर राज्याभिषेक करनेमें और क्या प्रयोजन सिद्ध होता। स्वयं कैकेयीका हृदय ही पहले कितना शुद्ध था, यह—

जेठ स्वामि सेवक लघु भाई। यह दिनकर कुल रीति सुहाई॥

—इत्यादि वचनोंसे सिद्ध होता है। अतः कैकेयीसे भी छिपानेका कोई कारण नहीं था। राजा दशरथ-सरीखे सत्यवादी, जिन्होंने प्राणत्याग करके भी सत्यताका परित्याग नहीं किया, कहते हैं—

मोरें भरतु रामु दुइ आँखी। सत्य कहउँ करि संकरु साखी ॥ तथा—

लोभु न रामिह राजु कर बहुत भरत पर प्रीति। मैं बड़ छोट बिचारि जियँ करत रहेउँ नृपनीति॥ राम सपथ सत कहउँ सुभाऊ। राममातु कछु कहेउ न काऊ॥

क्या सत्यिनष्ठशिरोमणि महाराज श्रीदशरथजीकी ये बातें कपटपूर्ण मार्ने जा सकती हैं?—जिस कथनमें श्रीरामजीकी सौ-सौ सौगन्ध खायी गयी है।

जब देवमायावश कैकेयीने वर-याचना की थी; तब महाराज दशरह श्रीभरतजीको राज्य देनेके लिये तैयार ही हो गये थे। उन्होंने कहा था हि 'प्रातःकाल ही दूत भेजूँगा और जब भरतजी आ जायँगे तो हर्षपूर्वक दूसे शुभ मुहूर्तमें उन्हींको राज्य दे दूँगा।'

सुदिन सोधि सबु साजु सजाई। देउँ भरत कहुँ राजु बजाई॥

विचार करना चाहिये कि ऐसी परिस्थितिमें किसके लिये क्यों कौन दुख़ करता और समाचार न देकर चुपके-से यह कार्य क्यों किया जाता? इसलिं हर तरहसे यह सिद्ध होता है कि आज एकाएक श्रीरामराज्याभिषेककी आइ ली गयी और संयोगवश प्रातःकाल ही शुभ मुहूर्त उतरा। इतने स्वल्प समयं केकय देशसे श्रीभरतजी नहीं बुलाये जा सकते थे। केवल यही, समयक संकोच ही उन्हें सूचना न देनेका कारण था। किसीके हृदयमें कोई दुर्भाव सिद्ध नहीं होता, न तो उसकी सम्भावना ही है। इसलिये मेरी बुद्धिमें उपर्युत्त शङ्काका यही समाधान है।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

--\*-

# १६ — क्या विवाहके समय कैकेयी-पुत्रको राजगद्दी दिये जानेकी शर्त हुई थी?

वाल्मीकीय रामायणमें लिखा है कि दशरथजी कैकेयीको इस शर्तण व्याहकर लाये थे कि इनसे जो पुत्र उत्पन्न होगा, उसीका राज्याभिषेक किय जायगा। फिर उन्होंने इसका पालन क्यों नहीं किया? इसका उत्तर यह है कि यह कथा वाल्मीकीय रामायणकी है। यहाँ हम विवेचन करते हैं श्रीरामचरितमानसके कथा-प्रसङ्गपर, अतएव इसका विचार हम क्या करें, जब कि श्रीतुलसीकृत रामचरितमानसमें इस चर्चाका लेश भी नहीं मिलता। बल्कि उसमें तो इसके प्रतिकूल प्रमाणोंका डंका अवश्य बज रहा हैं। मानसमें यह स्पष्ट प्रतीत हो रहा है कि जबतक मन्थराके द्वारा महारानी श्रीकैकेयीजीकी मित छली नहीं गयी थी तबतक उनको भी श्रीरामचन्द्रजीका ही राज्याभिषेक इष्ट था। यथा—

10

ì

ये

इ मि

ħ

3

ਰ

K

या

सुदिनु सुमंगल दायकु सोई। तोर कहा फुर जेहि दिन होई।। जेठ स्वामि सेवक लघु भाई। यह दिनकर कुल रीति सुहाई।। राम तिलकु जौं साँचेहुँ काली। देउँ मागु मन भावत आली।। प्रान तें अधिक रामु प्रिय मोरें। तिन्ह कें तिलक छोभु कस तोरें।।

भरत सपथ तोहि सत्य कहु परिहरि कपट दुराउ। हरष समय बिसमउ करिस कारन मोहि सुनाउ॥

मानसके अनुसार यदि विवाहके समय कैकेयीके पुत्रको ही राजगद्दी मिलनेकी कोई रार्त हुई होती तो क्या उन्हें उसका पता न रहता? क्या वे उसे भूल जातीं? उपर्युक्त चौपाइयों तथा दोहोंसे तो स्पष्टतः यही प्रकट हो रहा है कि उनको स्वप्रमें भी इस तरहकी किसी रार्तका खयालतक नहीं था। वे सूर्यवंशकी सुन्दर परम्परागत रीतिके अनुसार ज्येष्ठ संतान श्रीरामचन्द्रजीके राज्याभिषेकको ही ठीक मानती थीं, रात-दिन उसीकी प्रतीक्षा कर रही थीं और उसीमें अपना आह्वाद भी प्रकट करती थीं। इतना ही नहीं, पहले-पहल जब उन्होंने मन्थराके मुँहसे द्विविधाजनक बात सुनी; अर्थात् जब उन्हें मालूम हुआ कि श्रीरामचन्द्रजीके राज्याभिषेकके सम्बन्धमें मन्थराके मनमें विरोधभाव उत्पन्न हो गया है, तब वे उसे पीटनेतकके लिये तैयार हो गयीं। उन्होंने उसे खूब फटकारा और कहा—

पुनि अस कबहुँ कहिस घरफोरी। तब धरि जीभ कढ़ावउँ तोरी॥ इत्यादि—

दूसरी बात यह भी विचारणीय है कि यदि विवाहकालमें हूं श्रीभरतजीकी राजगद्दीके लिये रार्त हुई रहती तो मन्थरा कैकेयीको उसी रार्तके पूरा करानेके लिये कोपभवनमें बैठा सकती थी। परंतु ऐसा न करके मन्थरा कैकेयीकी देवासुर-संग्रामके अवसरपर मिले हुए दो वरदानोंका ही, जो थातं रखे गये थे, स्मरण दिलाया और उन्हींके अनुसार श्रीभरतजीके राज्याभिषेक्षे लिये नवीन वर माँगनेकी सलाह दी। इसके अलावा, कोपभवनमें कैकेयं और राजा दशरथने परस्पर जो बातें.की हैं, उनमें भी ऐसी किसी रार्तका जिल्ल नहीं आया है। यदि भूलसे भी ऐसी कोई रार्त हुई रहती तो कैकेयी उसके याद अवश्य दिलाती। उस प्रसङ्गमें राजा दशरथने कोपभवनमें प्रवेश करते ही कैकेयीके प्रसन्नतार्थ जो कुछ कहा है वह भी ध्यान देनेयोग्य है। उन्होंने वहाँ जाते ही यह समाचार मुक्तकण्ठसे सुनाया है—

भामिनि भयउ तोर मनभावा। घर घर नगर अनंद बधावा॥ रामिहं देउँ कालि जुबराजू। सजिह सुलोचनि मंगल साजू॥

अस्तु, यदि दशरथजीने विवाहके समय भरतजीको राजितलक देनेका वादा किया होता तो वे कैकेयीसे कभी यह नहीं कह सकते थे कि 'भामिनि! तुम्हारा मनचाहा हो गया है, मैं तुम्हारे मनका कार्य ही कर रहा हूँ। श्रीरामजीका राज्याभिषेक कल हो जायगा। अतः सुनयने! सारी चिन्ताओंको छोड़ दो और अब मङ्गल साज साजो।' और यदि केवल राज्याभिषेककी बात होती तो श्रीभरतको उसका अधिकारी बनानेमें श्रीदशरथजीको कोई विशेष कष्ट भी न होता। उन्होंने तो अन्तमें सहर्ष कह ही दिया था कि—

मोरें भरतु रामु दुइ आँखी। सत्य कहउँ करि संकरु साखी॥ अवसि दूतु मैं पठइब प्राता। ऐहिंह बेगि सुनत दोउ भ्राता॥ सुदिन सोधि सबु साजु सजाई। देउँ भरत कहुँ राजु बजाई॥

#### लोभु न रामिह राजु कर बहुत भरत पर प्रीति। मैं बड़ छोट बिचारि जियँ करत रहेउँ नृपनीति॥

श्रीदशरथजीके अपार दुःखका कारण तो श्रीरामजीको वन भेजनेवाला दूसरा वरदान हुआ, जिसका विवाहकालकी उपर्युक्त शर्तसे कोई सम्बन्ध नहीं था। यदि वैसी कोई शर्त हुई रहती तो श्रीतुलसीकृत मानसके दशरथ-सरीखे सत्यप्रतिज्ञ पुरुष अवश्य ही उसे पूरा किये बिना न छोड़ते, कोई भी बाधा, चाहे वह कठिन-से-कठिन क्यों न होती, उन्हें प्रतिज्ञाच्युत नहीं कर सकती थी।

è

À

â

à

ą

3

Ĥ

7

ने

अतएव श्रीतुलसीकृत रामचिरतमानसके आधारपर यह बात सर्वथा मिथ्या सिद्ध हो जाती है कि राजा दशरथने कैकेयीसे इस शर्तपर विवाह किया था कि वे कैकेयीके पुत्रको ही राज्याधिकारी बनायेंगे और जब शङ्का-समाधान श्रीतुलसीकृत मानसके सम्बन्धमें होता है तब उपर्युक्त शङ्का ही निर्मूल हो जाती है। यदि किसी प्रन्थकी कोई बात किसी जिज्ञासुको समझानी हो तो वह उसी प्रन्थके आधारपर समझायी जा सकती है, वहाँ संशय-निवृत्तिके लिये अन्यान्य प्रन्थोंके प्रमाण स्वीकार नहीं किये जा सकते। इस बातको प्रन्थकार गोस्वामीजीने भी बालकाण्डके आरम्भमें ही इङ्गितरूपसे बतला दिया है कि रामचिरतमानससे अन्य अनेक प्रन्थोंके ऐक्यस्थापन करनेकी सम्भावनाको छोड़ देना चाहिये। कल्पभेदसे चिरतभेदका निश्चय करके इस कथाको सादर और प्रेमपूर्वक श्रवण करना चाहिये, इसीसे कल्याण होगा। जो विविध संशयोंमें पड़ेगा, उसके संशयोंकी निवृत्ति कभी न होगी। यथा—
कलपभेद हिर चिरत सुहाए। भाँति अनेक मुनीसन्ह गाए॥ किरिअ न संसय अस उर आनी। सुनिअ कथा सादर रित मानी॥

यह कहा नहीं जा सकता कि किन-किन स्थलोंपर श्रीतुलसीकृत और वाल्मीकीय रामायणोंमें कथाभेद है; कहीं-कहीं तो दोनोंमें पूरे-पूरे प्रसङ्गका ही अन्तर पाया जाता है, जैसे परशुरामजीके आगमनको ही लीजिये! श्रीतुलसीकृत ग्रमचिरतमानसमें जनकपुरमें धनुषभङ्गके पश्चात् तत्काल उन् आगमनका वर्णन किया गया है। परन्तु वाल्मीकीय ग्रमायणमें जब विवाह बारात जनकपुरसे लौटकर अयोध्या जा रही थी, तब मार्गमें परशुग्रमजी प्रमिलना वर्णित है, अतः वाल्मीकीयमें क्या लिखा है, अध्यात्ममें क्या लिखा है आनन्दग्रमायणमें क्या लिखा है—इस झगड़ेमें पड़ना ठीक नहीं है और इसका निबटाना श्रीतुलसीकृतका काम है, सब अपने-अपने स्थानपर ठीक है श्रीतुलसीकृत ग्रमचिरतमानसके सम्बन्धमें यदि किन्हीं सज्जनको कोई श्राङ्का तो उसका समाधान करनेकी सेवा श्रीरघुनाथजीकी दयासे अवश्य की जायां पर वह शङ्का होनी चाहिये श्रीतुलसीकृत-सम्बन्धी ही। उपर्युक्त श्रू श्रीतुलसीकृतसे सम्बन्ध रखनेवाली नहीं है, अतः वह अग्रामाणिक है।

#### सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### ---

### १७—क्या भरतको न बुलानेमें राजाकी कोई चाल थी ?

3

उ

वे

2

प

ए

R

प्रश्न—अयोध्याकाण्डान्तर्गत श्रीराम-राज्याभिषेकको तैयारीके प्रसङ्गकी— हरिष मुनीस कहेउ मृदु बानी। आनहु सकल सुतीरथ पानी॥

—इस अर्धालीसे यह सिद्ध होता है कि श्रीविसष्ठजीके आज्ञानुस सम्पूर्ण तीर्थोंका जल बात-की-बातमें एकत्रित कर दिया गया था! यह कि प्रकार सम्भव हुआ? और सम्भव हुआ तो उसी थोड़े समयमें भरतजीबं उनके निहालसे बुलानेकी व्यवस्था करनेमें क्या कठिनाई थी?

उत्तर—इस प्रश्नका उत्तर बड़ा स्पष्ट है, जिस प्रसङ्गमें— हरिष मुनीस कहेउ मृदु बानी। आनहु सकल सुतीरथ पानी॥ .....आया है, उसी प्रसङ्गमें यह भी कह दिया गया है कि— जो मुनीस जेहि आयसु दीन्हा। सो तेहि काजु प्रथम जनु कीन्हा।।
इससे स्पष्ट होता है कि मुनिवर श्रीविसष्ठजीकी समस्त आज्ञाओंका
पालन तत्काल हो गया, कहीं आने-जानेकी आवश्यकता न होनेके कारण जरा
भी देरी नहीं हुई। बात यह है कि चक्रवर्ती श्रीअवधराजके दरबारकी
विभूतिका ज्ञान न होनेके कारण हमारी कंगाल बुद्धिमें ऐसी शङ्काएँ उठा करती
हैं। जिनके यहाँ 'साँवकरन ॲंगनित हय होते' अर्थात् अगणित श्यामकर्ण
घोड़े थे, उनके दिव्य और अनन्त कोषका हम अनुमान नहीं कर सकते। परन्तु
हम अनुमान करें या न करें, महाराज दशरथके यहाँ किसी पदार्थकी कमी नहीं
थी। अस्तु, जिस प्रकार—

औषध मूल फूल फल पाना। कहे नाम गनि मंगल नाना।। चामर चरम बसन बहु भाँती। रोम पाट पट अगनित जाती॥ मनिगन मंगल बस्तु अनेका। जो जग जोगु भूप अभिषेका॥

इन वाक्योंके अनुसार श्रीराम-राज्याभिषेककी तैयारीके समय सभी आवश्यक पदार्थ श्रीअवधराजके भरपूर भण्डारसे तत्काल एकत्रित हो गये थे, उसी प्रकार कहींसे सब सुतीर्थोंका जल भी एकत्रित कर लिया गया था। उसके लिये विभिन्न तीर्थस्थानोंकी यात्रा करनेकी आज्ञा नहीं दी गयी थी, केवल सब सुतीर्थोंका जल चाहा गया था, जो अयोध्याके ही सुसम्पन्न भण्डारमें सञ्चित था। क्योंकि प्रत्येक शुभ यज्ञ-यागादिमें उसकी आवश्यकता पड़ा करती थी। अतः अन्य सामग्रियोंकी तरह सब तीर्थोंका जल भी तत्काल एकत्रित कर लिया गया था; इसलिये—

के जो मुनीस जेहि आयसु दीन्हा। सो तेहि काजु प्रथम जनु कीन्हा॥ —कहा गया है।

प्रश्नकर्ताके प्रश्नके अन्तिम वाक्यसे यह ध्विन निकलती है कि परम साधनसम्पन्न महाराज दशरथ यदि चाहते तो उसी थोड़े समयमें श्रीभरतजीको भी बुलानेकी व्यवस्था कर सकते थे; परंतु उन्होंने जान-बूझकर किसी खास उद्देश्यसे ऐसा नहीं किया। सो प्रथम तो उपर्युक्त उत्तरसे इस बातका ख्रा हो जाता है; दूसरे श्रीरामचरितमानसंके दशरथका चरित्र इतना उदात ह निर्मल है कि उसके सम्बन्धमें किसी भी विचारवान् पुरुषको जरा भी शङ्काः हो सकती। महाराज दशरथका परिचय बहुत थोड़े शब्दोंमें इस प्रकार रि गया है—

#### धरम धुरंधर गुननिधि ग्यानी। हृद्यँ भगति मति सारँगपानी॥

अर्थात् महाराज दशरथ श्रीस्वायम्भुव मनुके अवतार तो थे हं कर्मयोगी, ज्ञानयोगी और भक्तियोगी भी थे और ऐसे महान् दशर्थहं कैकेयीजीसे स्वयं कहा है—

मोरें भरतु रामु दुइ आँखी। सत्य कहउँ करि संकरु साखी अवसि दूतु मैं पठइब प्राता। ऐहिह बेगि सुनत् दोउ भ्राता सुदिन सोधि सबु साजु सजाई। देउँ भरत कहुँ राजु बजाई

अतः ऐसी स्थितिमें महाराज दशरथ-जैसे धर्मधुरीण एवं सत्यवारं चरित्रमें कपट-चालकी राङ्का करना सर्वथा निर्मूल है।

f

सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### **—**★—

# १८—क्या वनवासमें श्रीरामका धनुष-धारण औ राक्षस-संहार अनुचित था?

जब श्रीरामचन्द्रजी श्रीकैकेयीके आज्ञानुसार चौदह वर्षके वनवार है लिये मुनिवेषमें निकले, तब उन्होंने धनुष-बाण क्यों धारण किया है निशाचरोंका संहार क्यों किया? उन्हें तो आयुधहीन और अहिसक बन्हें तपस्वी अथवा मुनिका जीवन बिताना चाहिये था।

शङ्का ठीक है।

तापस बेष बिसेषि उदासी। चौदह बरिस रामु बनवासी॥

Œ

đ

—यही वरदान कैकेयीने माँगा था और यह भी कहा था कि— होत प्रातु मुनि बेष धरि जौं न रामु बन जाहिं।

परंतु श्रीकैकेयी अम्बाने किस अभिप्रायसे तापसबेष और मुनिबेष शब्दोंका प्रयोग किया था, उसे तो स्वयं ही समझती थीं। दूसरा कोई उनके अभिप्रायको उनसे अधिक नहीं समझ सकता। फिर जब उन्हींके सामने श्रीरामजीने तपस्वी अथवा मुनियोंका-सा वेष बनाया, उन्हींके-से पट धारण किये, तब उन्होंने स्वयं धनुष-बाण क्यों नहीं उतरवा दिया? इससे यह सिद्ध होता है कि श्रीकैकेयी अम्बाको तपस्वी अथवा मुनियोंका वही वेष इष्ट था, जिसको श्रीरामजीने उनके सामने धारण किया था। फिर हम कैसे कह सकते हैं कि श्रीरामचन्द्रजीने माता कैकेयीके वचन अथवा प्रतिज्ञाका पालन नहीं किया? यदि ऐसी कोई बात होती, जैसी कि प्रश्नकर्ताने समझी है, तो अवश्य ही श्रीकैकेयी अम्बा धनुष-बाण उतरवा लेतीं और वंनमें अत्याचारी निशाचरोंपर हाथ उठानेके लिये भी मना कर देतीं। दूसरी बात यह कि श्रीकैकेयी माताके वरदानोंका अभिप्राय भगवान् श्रीरामचन्द्रजीसे अधिक दूसरा कोई नहीं समझ सकता था और न वे मर्यादापुरुषोत्तम श्रीकैकेयी माताके अभिप्रेत नियमोंका पालन करनेमें भी कोर-कसर रख सकते थे। यदि श्रीकैकेया माताकी वैसी इच्छा होती तो वे तत्काल सभी क्षात्रधर्मीको छोड़कर मुनि बन जाते तथा किसी एकान्त स्थानमें समाधि लगा लेते। भले ही उस समयका भूभार उतारनेके लिये उन्हें दूसरा अवतार लेना पड़ता। परन्तु ऐसी कोई बात नहीं थी। उन्होंने वही किया, जिससे माता कैकेयीकी आज्ञाओंका अक्षरशः पालन तो हुआ ही, साथ-ही-साथ सारे जगत्का भी कल्याण हुआ।

#### सियावर रामचन्द्रकी जय!

# १९—क्या निषादराज और वसिष्ठकी भेंट चित्रकूटमें ही हुई ?

प्रश्न—शृङ्गवेरपुरमें निषादराजका भरतजीसे सिम्मलन हुआ, प्र रघुकुलगुरु विसष्ठजीसे नहीं हुआ, उनसे तब हुआ, जब वे चित्रकूट पहुँक श्रीरघुनाथजीसे मिल चुके थे। बीचमें विसष्ठजी और निषादराजकी भेंट नहें हो ऐसी भी बात नहीं है, क्योंकि दीनबन्धु प्रभुको गुरुके पधारनेकी का सबसे पहले उसीसे मिली। अतः यहाँ यह प्रश्न उठता है कि ग्रन्थकां चित्रकूट पहुँचनेपर ही विसष्ठजी और निषादराजका सिम्मलन क्यों करायां

उत्तर—निषादराजगुहने शृङ्गवेरपुरके प्रथम मिलनके अवसरपर ह मुनिवर वसिष्ठजीको दण्डवत् किया था। यथा—

देखि दूरि तें किह निज नामू। कीन्ह मुनीसिह दंड प्रनामू॥ जानि रामप्रिय दीन्हि असीसा। भरतिह कहेउ बुझाइ मुनीसा॥ राम सखा सुनि संदनु त्यागा। चले उतिर उमगत अनुरागा॥ गाउँ जाति गुहुँ नाउँ सुनाई। कीन्ह जोहारु माथ महि लाई॥

करत दंडवत देंखि तेहि भरत लीन्ह उर लाइ। मनहुँ लखन सन भेंट भइ प्रेमु न हृदयँ समाइ॥

परन्तु श्रीविसष्ठजीने निषादराजका स्पर्श नहीं किया। उन्होंने उसलें श्रीरघुनाथजीका प्रिय जानकर आशीर्वादमात्र दे दिया। जब भरतजी राम-सल् सुनते ही रथसे उतरकर उससे मिलनेको सप्रेम आगे बढ़े और उसे दण्डल करते देखकर उन्होंने छातीसे लगा लिया और उनके इस प्रेमपूर्ण व्यवहालें देवतालोग भी भूरि-भूरि प्रशंसा एवं साह्वाद समर्थन करने लगे, तब यह सं देख-सुनकर विसष्ठजीके मनमें यह लालसा जाग उठी कि अब जब कर्म संयोग लगेगा, तब मैं अपनी इस कमीकी पूर्ति अवश्य करूँगा।

मन-ही-मन सोचने लगे 'यह तौ राम लाइ उर लीन्हा।' अतएव मुझे भी इसके साथ स्पर्शास्पर्शका भेद रखना उचित नहीं था। फलतः जिस समय श्रीचित्रकूट पर्वतपर निषादराज पर्णकुटीसे श्रीराम-लक्ष्मणके साथ श्रीविस्रिष्ठिक खागतार्थ लौटे और दोनों खामियोंके गुरुको प्रणाम कर लेनेपर सेवकके नियमानुसार प्रणाम करने लगे, तब श्रीविसष्ठजीको अवसर मिल गया। उस समय निषादराजने यह सोचा कि 'श्रीगुरुजी मुझे स्पर्श नहीं करते, इसिलये मुझे दूरसे ही दण्डवत् करना चाहिये और यह सोचकर उन्होंने श्रीविसिष्ठजीको दूरसे ही दण्डवत् करना चाहिये और यह सोचकर उन्होंने श्रीविसिष्ठजीको दूरसे ही दण्डवत् किया; परन्तु अबकी बार श्रीविसिष्ठजी क्यों चूकने लगे। उन्होंने दौड़कर निषादराजको जबरदस्ती हृदयसे लगा लिया और इस प्रकार उन्होंने शृङ्गवेरपुरमें उत्पन्न हुई लालसा तथा त्रुटि पूरी की। इतना ही नहीं, उस समय निषादराजको प्रेमपूर्वक भेंटकर श्रीगुरुजीको जो आनन्द मिला, वह लखनलालजीके मिलनेसे भी अधिक था; क्योंकि उन्हें खयं इस बातकी उत्कण्डा थी कि कब ऐसा संयोग मिलेगा।' यथा—

प्रेम पुलिक केवट किह नामू। कीन्ह दूरि तें दंड प्रनामू॥
रामसला रिषि बरबस भेंटा। जनु मिह लुठत सनेह समेटा॥
रघुपति भगति सुमंगल मूला। नभ सराहि सुर बरिसिह फूला॥
एहि सम निपट नीच कोउ नाहीं। बड़ बिसष्ठ सम को जग माहीं॥
जेहि लिख लखनहु तें अधिक मिले मुदित मुनिराउ।
सो सीतापति भजन को प्रगट प्रताप प्रभाउ॥

उस समय वे ही देवतागण, जो शृङ्गवेरपुरमें इस मर्मको जान चुके थे, श्रीराम-भजन (भिक्त) के प्रभावको प्रकट देखकर आकाशसे फूल बरसाते हुए यह गाने लगे कि इस निषादसे जातिमें कोई नीचा नहीं है, 'जासु छाँह छुड़ लेइअ सींचा।'— जिसकी परछाईं छू जानेपर स्नान किया जाता है। इधर विसष्ठजीसे जाति और कुलमें कोई बड़ा नहीं है, वे साक्षात् ब्रह्माके ही सुपुत्र हैं, फिर भी वे श्रीरामभक्तके नाते निषादसे श्रीलक्ष्मणजीकी अपेक्षा अधिक सम्मानपूर्वक मिल रहे हैं।

मा॰शं॰स॰ ३—. CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri यह सुसंयोग सर्वान्तर्यामी प्रभु श्रीरघुनाथजीकी कृपा-प्रेरणासे ही घरि हुआ। इधर परम भागवत श्रीविसष्ठजीकी रुचि पूर्ण हुई। क्योंकि 'राम स्र सेवक रुचि राखी' अर्थात् प्रभु अपने जनकी लोक-परलोक-विष्कृ लालसाको शेष नहीं रखते, इधर निषादराजके हृदयसे भी यह बात निक्यायी कि गुरुजी मुझको स्पर्शसे बचाते हैं। और संसारके समस्त जीवोंको इधटनाद्वारा यह सुशिक्षा मिली कि भजनके प्रतापसे सब कुछ सम्भव है; क्यों निषादराजकी यह उक्ति कि—

राम कीन्ह आपन जबही तें। भयउँ भुवन भूषन तबही तें॥
—भजनके प्रतापसे ही चरितार्थ हो गयी।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

# २०—भरतजीकी चित्रकूट-यात्रा कष्टकर क्यों हुई?

राङ्का — भरतजी जिस समय चित्रकूट गये हैं, उस समयके उने मार्गका वर्णन इस प्रकार किया गया है —

> .....। भइ मृदु मिह मगु मंगल मूला।। किएँ जाहिं छाया जलद सुखद बहड़ बर बात। तस मगु भयउ न राम कहँ जस भा भरतिह जात।।

अर्थात् चित्रकूट जाते समय भरतजीको सब प्रकारकी सुविधाएँ मिलें श्रीरामचन्द्रजीकी अपेक्षा उनको रास्ता भी कम चलना पड़ा। किंतु दूसरी अ भरतजीके सम्बन्धमें यह वर्णन आया है कि 'झलका झलकत पायन्ह कैरें और श्रीरामचन्द्रजीके लिये रास्तेभरमें कहीं ऐसी बात नहीं कही गयी है।

समाधान—जब अयोध्यामें श्रीभरतलालने अपनी यह इच्छा प्रकट की है मैं प्रातःकाल श्रीचित्रकूट चलूँगा। आपलोग भी यही आज्ञा दीजिये और ब आशिष दीजिये कि श्रीरामचन्द्रजी हमारी विनती मानकर राजधानीको लौट आवें। तुम्ह पै पाँच मोर भल मानी। आयसु आसिष देहु सुबानी।। जेहिसुनि बिनय मोहिजनु जानी। आवहिं बहुरि रामु रजधानी।।

Ŝ

R

4

F

3

—तब इस अभिप्रायको सुनकर देवताओंको चिन्ता हो गयी और वे रुष्ट होकर इस जतनमें लग गये कि श्रीभरतजीके सामने मार्गादिके कष्टोंद्वारा ऐसा विझ खड़ा किया जाय, जिसमें श्रीरामचन्द्रजीके साथ उनकी भेंट ही न हो सके। इस कारण केवल शृङ्गवेरपुर और प्रयागके मध्यके मार्गमें उन्हें ऐसा कष्ट दिया गया, जैसा कि निम्नाङ्कित पङ्कियोंसे स्पष्ट हो जाता है—

भरत तीसरे पहर कहँ कीन्ह प्रबेसु प्रयाग। कहत राम सिय राम सिय उमिंग उमिंग अनुराग।।

(अयोध्या॰ दोहा २०३)

झलका झलकत पायन्ह कैसें। पंकज कोस ओस कन जैसें।।

भरत पयादेहि आए आजू। भयउदुखित सुनि सकल समाजू।।

परन्तु जब श्रीभरतजीने त्रिवेणी-स्नान करके तीर्थराज श्रीप्रयागसे खुले

शब्दोंमें यह विनती की कि—

अरथ न धरम न काम रुचि गति न चहुउँ निरबान । जनम जनम रित राम पद यह बरदानु न आन ॥

(अयोध्या॰ दोहा २०४)

—तब देवताओंको विश्वास हो गया कि भरतजी हमारी हानि नहीं चाहते हैं, उन्हें तो केवल श्रीरामप्रेमसे ही मतलब है, उन्हें लौटाना आदि इनका उद्देश्य नहीं है। उस समयसे वे उनकी सेवामें लग गये और उसके बादका यह वर्णन है—

किएँ जाहिं छाया जलद सुखद बहइ बर बात। तस मगु भयउ न राम कहँ जस भा भरतिह जात।।

(अयोध्या॰ दोहा २१६)

यह वर्णन प्रयागराजसे प्रयाण करनेके पश्चात् ही प्रयाग और चित्रकूटके

बीचके रास्तेका है, जब कि देवताओंकी रुष्टता हट चुकी थी। उपर्युक्त हे प्रकारके वर्णनोंका यही कारण है—

सुर स्वार्थी कहे गये हैं। स्वार्थ-बुद्धि बराबर बदलती रहती है। आं चलकर देवता फिर घबरा गये और यह विचार करने लगे कि ऐसा कर चाहिये जिसमें 'रामिंह भरतिह भेट न होई।' परंतु जब सुर्गु श्रीबृहस्पतिजीने समझाया कि राम-भक्त श्रीभरतजीका स्वप्नमें भी 'अकाज': सोचो, नहीं तो अनर्थ हो जायगा, तब 'समुझाए सुरगुर जड़ जागे' सचे होकर सबने श्रीभरतकी ही शरण ली। इन्हीं देवताओं अमवश प्रतिकूर और अनुकूल होनेके कारण रामायणमें उपर्युक्त दो प्रकारका मार्ग-दुःख औ मार्ग-सुखका वर्णन आया है।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### ---

### २१—श्रीरामचरितमानसका एक दोहा

भरत बिनय सादर सुनिअ करिअ बिचारु बहोरि। करब साधुमत लोकमत नृपनय निगम निचोरि॥

इस दोहेका जो अर्थ टीकाकारों और कथावाचकोंद्वारा होता हुअ देखा-सुना गया है, वह इस प्रकार है—श्रीविसष्ठजी कहते हैं कि 'रामजी! आप भरतजीकी विनतीको आदरपूर्वक सुनिये तथा पुनः विचार कीजिये। बे साधुमत, लोकमत एवं राजनीतिके अनुकूल तथा वेद-सम्मत हो वहीं कीजियेगा।'

f

परंतु इस दोहेके पूर्व इन्हीं श्रीविसष्ठजीका वचन इस प्रकार है— मोरें जान भरत रुचि राखी। जो कीजिअ सो सुभ सिव साखी। अर्थात् 'रामजी! मेरी रायमें यदि आप भरतजीकी रुचि रखते हुए कार्य करेंगे तो वही शुभ होगा। शिवजी इसके साक्षी हैं। उपर्युक्त दोहेके बादकें वचनमें भी जिन्हें श्रीरामजीने उत्तरमें कहा है, इसी बातकी पृष्टि करते हैं।' श्रीरघुनाथजीका वचन है कि 'भरतजीकी रुचि रखनेके सम्बन्थमें गुरुदेव श्रीविसष्टजीकी जो राय है, वही ठीक है।' 'भरतजी जो कहेंगे वही करनेमें भलाई है।' ऐसा कहनेके पश्चात् श्रीरामजी चुप हो गये। यथा—

भरतु कहिंह सोइ किएँ भलाई। अस किह राम रहे अरगाई।।

t

परंतु यहाँपर इस बातकी राङ्का खड़ी हो जाती है कि यदि दोहेका उपर्युक्त अर्थ ठीक माना जाय तो पूर्व-परके वाक्योंमें विरोध उपस्थित हो जायगा। श्रीभरतजीकी रुचि रखनेकी बात कैसे कही जा सकती है। जब कि उनकी विनय सुन लेनेके बाद उसपर विचार किया जायगा। बल्कि दोहेमें तो एक प्रकारसे भरतजीकी रुचिका कोई खास खयाल न करके जो साधुसम्मत, लोकसम्मत, राजनीतिमय एवं निगम-निचोड़ हो, उसीको करनेकी राय दी जा रही है। अतः जो विसष्ठजी पहले शिवजीको साक्षी देकर यह कह चुके हैं कि भरतजीकी रुचिके अनुसार कार्य करनेमें ही भलाई है, वे ही पीछे यह कैसे कह देंगे कि 'नहीं' साधुमत और लोकमत आदिके अनुसार कार्य करनेकी प्रकार विसष्ठजी पीछे ऐसा कहकर भरतजीकी रुचिके अनुसार कार्य न करनेकी सम्मति देते भी हैं तो श्रीरामजीके लिये ऐसा क्यों लिखा गया है कि 'बोले गुरु आयस अनुकूला' या 'भरतु कहिंह सोड़ किएँ भलाई।'

अस्तु, यदि इस दोहेका उपर्युक्त प्रकारसे अर्थ न करके ऐसा अन्वय किया जाय कि 'भरत बिनय साधुमत, लोकमत, नृपनय, निगम-निचोरि सादर सुनिअ, करिअ, बिचारु बहोरि करब' तो श्रीवसिष्ठजीके पूर्वकथनकी और भी पृष्टि हो जाती है तथा श्रीरामजीके वचनोंकी भी संगति लग जाती है और पूर्व-परकी बातोंमें कोई विरोध नहीं पड़ता। श्रीवसिष्ठजी पूर्वमें कह चुके हैं कि रामजी!

भरत सनेह बिचारु न राखा ॥

तेहि तें कहउँ बहोरि बहोरी। भरत भगति बस भड़ मित मोरी।। मोरें जान भरत रुचि राखी। जो कीजिअ सो सुभ सिव साखी।।

अर्थात्—भरतजीके स्नेहने मुझको विचारहीन कर दिया है, मेरी क् भरतजीकी भक्तिके वशमें हो रही है, अतः मेरी समझमें यदि भरतजीकी रुचि रखी जायगी तभी शुभ होगा। मैं शिवजीको साक्षी मानकर यह बातः रहा हूँ। इसी प्रकार ऊपरके अन्वयके अनुसार इस दोहेका भावार्थ है हुआ—'भरतजीकी विनय सर्वमतोंके अनुकूल है। रामजी! उसे आदरफू सुनिये एवं तदनुसार कीजिये, विचार पीछे कीजियेगा। यदि आप विचार के 🕺 तो भरतजी ऐसे गम्भीर हैं कि इनकी विनयमें आपको साधुमत, लोकम तु नुपनय, निगम-निचोड़ आदि सब कुछ मिलेगा। तात्पर्य यह कि भरतकी विनय ऐसी ही होगी, जिसमें उपर्युक्त चारों मतोंका समर्थन भरा रहेगा। अ इस समय बिना विचार किये ही इनकी विनयको आदरसहित सुनिये 🛊 वै उसीके अनुसार कीजिये । इसी प्रकारके कथनपर श्रीरामजीने उत्तर दिया है। इर बहुत अच्छा! भरतजी जो कहेंगे, वही किया जायगा'—

भरतु कहिंह सोइ किएँ भलाई। अस किह राम रहे अरगाई॥

अब ऊपरके अन्वयमें साधुमत, <sup>१</sup> लोकमत<sup>२</sup>, नृपनय, <sup>३</sup> निगमनिर्ज्ञी -इन चारोंको जो भरतजीकी विनयका विशेषण माना गया है, ह मानसप्रेमीजन इन्हें क्रमशः प्रमाणसहित देख लें और तब इस अर्थ-संगित पुष्ट मानें। जब श्रीरामजीकी स्वीकृति मिल गयी—

> तब मुनि बोले भरत सन सब सँकोचु तजि तात। कृपासिंधु प्रिय बंधु सन कहहु हृदय कै बात ॥

गुरुदेव श्रीवसिष्ठजीकी आज्ञा पाकर भरतजीने यह विनय की है-सानुज पठड़अ मोहि बन कीजिअ सबहि सनाथ । (१) साध्म नतरु फेरिअहिं बंधु दोउ नाथ चलौं मैं साथ।। (२) लोकम वर

नतरु जाहिं बन तीनिउ भाई। बहुरिअ सीय सहित रघुराई।।

(३) राजनी मुर

ब

ले

र्ग

ल

क

### जेहि बिधि प्रभु प्रसन्न मन होई। करुना सागर कीजिअ सोई॥ · (४) निगम-निचोड़

ולים ה

पहली विनय भरतजीकी यह हुई कि आप मुझको अनुजसहित वनमें भेजकर सबको सनाथ कीजिये, अर्थात् राजगद्दीपर आसीन होइये। यह साधुमत है और दो प्रमाणोंसे है—एक तो भरतजीको यही सम्मित साधु श्रीविसिष्ठजी-द्वारा मिली थी कि—

म तुम्ह कानन गवनहु दोउ भाई। फेरिअहि लखन सीय रघुराई॥

—दूसरे राज्यप्राप्तिके प्रश्नपर विचार करें तो श्रीदशरथजी महाराजके विचारसे 'जेठ स्वामि सेवक लघु भाई' श्रीरामजी उसके हकदार थे और कैकेयी माताकी वरयाचनाके अनुसार श्रीभरतजीको वह मिलना चाहिये था। इस झगड़ेको निपटानेके लिये भरतजीने यह साधुमत प्रदर्शित किया कि 'मैं अपना हक आपको ही दिये देता हूँ, राज्य (लाभ) चाहता ही नहीं; बल्कि वनवासरूप जो हानि है, उसीको मैं लूँगा।'

साधु चरित सुभ चरित कपासू। निरस बिसद गुनमय फल जासू॥
दूसरी विनय भरतजी यह करते हैं—

नतरु फेरिअहिं बंधु दोउ नाथ चलौं मैं साथ।।

अर्थात् 'दोनों छोटे भाइयोंको घर भेज दिया जाय; मैं इन दोनोंसे बड़ा हूँ, मुझको ही साथ ले चला जाय।' यही लोकमत है, क्योंकि लोक-प्रथाके अनुसार सयाने लोग ही परदेश जाते हैं, लड़के घरमें रहते हैं। गीतावलीमें भी इसका स्पष्ट प्रमाण मिलता है—'फेरिअहिं नाथ लखन लिखा हैं।'

तीसरी विनय राजनीतिपूर्ण है—'नतरु जाहिं बन तीनिउ भाई' क्योंकि 'सेवक कर पद नयन से मुख सो साहिबु होइ।' अर्थात् भरतजी कहते हैं कि हम तीनों भाई हाथ, पैर और नेत्रकी भाँति सेवक हैं; श्रीसरकार मुखके समान खामी हैं। इसिल्ये नीतिके अनुसार युगल सरकार सिंहासनासीन होकर आज्ञा देते रहें और हम तीनों भाई सेवकाईमें वन जाकर आ आज्ञाके पालनद्वारा कृतार्थ होवें। हाथसे कमाकर, पैरसे चलकर, और देखकर जो कुछ प्राप्त किया जाता है, वह मुखमें डाला जाता है और

मुखिआ मुखु सो चाहिऐ खान पान कहुँ एक। पालइ पोषइ सकल अँग तुलसी सहित बिबेक॥

अस्तु, भरतजीका यह कथन कि हम तीनों सेवक सेवा करें और ह राज्य करें, यही राजनीति है।

भरतजीकी चौथी विनय कि 'जिससे करुणासिन्धु श्रीप्रभुकी प्रसन्नता वही करें', निगम-निचोड़ है। क्योंकि वेद-मर्यादा यही है कि भगवान्की इच्छा हो, वही जीवका कर्तव्य है। भगवदाज्ञाके पालनमें ही जीवकाः प्रकारसे कल्याण है। 'ईस रजाइ सीस सब ही कें' यही वैदिक मार्गहै

इस प्रकारसे श्रीभरतजीकी विनयमें साधुमत, लोकमत, नृष् निगम-निचोड़—इन चारोंका समावेश कहा गया है। श्रीवसिष्ठजीकी पं जिसके सम्बन्धमें—

भरत महा महिमा जलरासी। मुनि मति ठाढ़ि तीर अबला सी॥

—यह कहा गया है, भरतजीकी विनयको साधु-सम्मत तो सिद्धः दिया था, रोष तीनों विशेषणोंका स्पष्टीकरण नहीं किया था, परन्तु यह अनु कर लिया था कि ये तीनों बातें भी भरतजीकी विनयमें परिपूर्ण हैं। इसीं दोहेमें ऐसा कहा है। हाँ, विसष्ठजीकी मितने एक बातका अनुमान अनिहीं किया था, जिसको भरतजीने अन्तिम निश्चयके रूपमें प्रकट किया है-अब कृपाल मोहि सो मत भावा। सकुच स्वामि मन जाइँ न पार्व

क्योंकि उनका यह निश्चय था कि-

जो सेवकु साहिबहि सँकोची। निज हित चहड़ तासु मित पोर्च वस्तुतः श्रीविसष्ठजी श्रीभरतजीके इस अगाध निश्चयतक जब अनु<sup>म</sup> भी नहीं पहुँच सके, तभी उनकी मितके सम्बन्धमें यह वचन कहा गया है- गा चह पार जतनु हियँ हेरा। पावति नाव न बोहितु बेरा॥ सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### **-**

### २२—सम्पातीका प्रसङ्ग

पहले उपर्युक्त प्रसङ्गके अन्तर्गत जो राङ्काएँ उपस्थित होती हैं; मानस-प्रेमियोंके चित्त-विनोदके लिये उनका उल्लेख और समाधान करके ग्रन्थकार श्रीगोसाईंजीके गूढ़ आशयोंका अपनी बुद्धिके अनुसार विवेचन किया जायगा। राङ्काएँ इस प्रकार हुआ करती हैं—

१—जब यह बात प्रकृतिसिद्ध है कि गिद्ध मरे हुए जीवोंको ही खाते हैं, जीवित प्राणियोंके पास नहीं जाते, तब कालकी भी परवा न करनेवाले जाम्बवन्त, हनुमान्, अङ्गद आदि निर्भय और अत्यन्त धीर-वीर सुभट पंखहीन जरठ गिद्धके 'मोहि अहार दीन्ह जगदीसा' इस वचनसे क्यों डर गये ? यह तो सर्वथा असम्भव जान पड़ता है—

समाधान—प्रसङ्गपर विचारकर देखनेसे यहाँ दूसरी ही बात पायी जाती है। क्योंकि ग्रन्थकी पंक्ति है—

डरपे गीध बचन सुनि काना। अब भा मरन सत्य हम जाना।।

đ

यहाँ 'मरना' हमें सत्य जान पड़ता है—इस निश्चयसे यह ध्विन निकलती है कि समुद्र-तटपर दर्भ बिछाकर विवश होकर बैठनेपर भी उन सबको इससे पूर्वतक आशा थी कि परम समर्थ और संकट-हरण प्रभुकी कृपासे जीवन-रक्षाका कोई-न-कोई उपाय निकल ही आयेगा। क्योंकि जिन दयालु प्रभुने अभी इस घोर जलहीन वनमें 'मरन चहत सब बिनु जल पाना' की अवस्थामें श्रीमारुतिजीको निमित्त बनाकर मरते-मरते हम सबके प्राण बचा लिये और विवरमें प्रवेश कराके पलभरमें जल और फल-मूल उपलब्ध करा दिया तथा जिस प्रभुकी प्रेरणासे उस तपोमयी नारीके 'पैहहु सीतहि जिन पछिताहू' इस

वचनद्वारा हम सबको धैर्य मिला है, वे प्रभुं ऐसे नाजुक समयपर, जब प्राष्ट्रे रहने-न-रहनेका प्रश्न सामने आ गया है, अवश्य ही दया करेंगे। उस सम्पर्हे स्थितिका वर्णन इस प्रकार है—

कह अंगद लोचन भरि बारी। दुहुँ प्रकार भड़ मृत्यु हमारी॥ इहाँ न सुधि सीता कै पाई। उहाँ गएँ मारिहि कपिराई॥ पिता बधे पर मारत मोही। राखा राम निहोर न ओही॥ अस कहि लवन सिंधु तट जाई। बैठे कपि सब दर्भ डसाई॥

अर्थात् अपना कुछ वरा न चलते देखकर भगवत्कृपाके भरोसे वे स कुशासनपर समुद्रके किनारे खिन्न हो दीनभावसे जा बैठे। सबके मनमें केक यही शुभ प्रतीक्षा थी कि देखें भगवान्की दया कब कैसी होती है। इतमें ही जब अशुभसूचक अमङ्गलरूप गिद्धकी बोली सुन पड़ी, तब उन्होंने सोर कि जान पड़ता है हमारी होनहार ठीक नहीं है। अब लक्षण भी ऐसा हं दीखता है कि हमारा यहाँ निश्चय ही मरण होगा—'अब भा मरन सत्य ह

गीध-जैसे पिक्षयोंका कुसमयमें अथवा बीमार व्यक्तियोंके समीपमें प्रक्र होना अथवा बोलना अशुभ माना जाता ही है। श्रीमानसके लंकाकाण्डे रावणकी युद्धयात्राके समय भी इस अशुभ दर्शनका उल्लेख मिलता है— 'बैठहिं गीध उड़ाहिं सिरन्ह पर।' 'चलत होहिं अति असुभ भयंकर।' यहाँ भी इस भयंकर अशुभसे ही इन वीरोंको दुष्परिणामका भय हुआ है, ब बात नहीं कि वे अपनेको निर्बल और गीधको सबल समझकर डर गये ही वह तो सारा-का-सारा ही सुभटोंका समाज था—'सकल सुभट मिरि दिन्छन जाहूँ।' उन्हें प्रबल शत्रुसे भी कदापि भय नहीं हो सकता था। क्यों वे तो 'समबल अधिक होउ बलवाना,' 'लरहिं सुखेन काल किं होऊ।' इस प्रकारका विचार रखते थे। बेचारा सम्पाती तो पंखहीन थी अपनेसे चल भी नहीं सकता था। वह तो 'मोहि लै जाहु सिंधुतट हैं

\*\*\*

IIO;

यि

11

ll

ll

ll

H

di

नि

नेच

1 ह

ह्र

ढ़ें

4

तिलांजिल ताहि'—इस प्रकार बंदरोंसे समुद्रके किनारे ले चलनेके लिये निहोरा कर रहा था। और यह बात भी निःसन्देह है कि गीध मरे हुए जीवोंको खाते हैं। सम्पातीने भी जब कन्दरामें यह सुना कि यहाँ दर्भ इसाकर उदास बैठे हुए बहुतेरे जीव मरनेके लिये तैयार हैं, तभी उसने कहा था—'मोहि अहार दीन्ह जगदीसा।' अर्थात् इनके मरनेपर मैं इन्हें खाकर तृप्त हो जाऊँगा। वाल्मीकीय रामायणमें भी ऐसा ही लिखा है—'भक्षिष्ये वानराणां मृतं मृतम्।'

वे लोग जो भयभीत हो रहे थे, सो घबराहटके कारण नहीं, उनके हृदयमें वैसा विचार ही हुआ था। आगे पंक्ति यही कहती है—

कह अंगद बिचारि मन माहीं। धन्य जटायू सम कोउ नाहीं॥ राम काज कारन तनु त्यागी। हरि पुर गयउ परम बड़भागी॥

अङ्गदके इन वचनोंका भी प्रायः यही अभिप्राय लगाया जाता है कि वे यहाँ सम्पातीके मनको अपनी ओर खींच लेनेके लिये ही उसके भाई जटायुकी चर्चा कर रहे हैं। परंतु मानस-प्रेमियोंको पूर्वके प्रसङ्गसे इसका सम्बन्ध मिलाना चाहिये। जब जाम्बवन्तने अङ्गदको दुःखी एवं प्राण देनेपर उतारू देखा; तब उन्होंने उपदेशरूपमें कहा—

हम सब सेवक अति बड़भागी। संतत सगुन ब्रह्म अनुरागी॥

अङ्गदजी इसपर मनमें विचारकर उत्तर दे रहे हैं कि 'हम अपनेको 'अति बड़भागी' कैसे मानें । हमसे न तो अबतक प्रभुका कार्य ही हुआ और न प्रभुकी सेवामें प्राण ही गये । हमारी समझमें तो श्रीजटायुजी ही परम बड़भागी तथा धन्य हुए हैं, जिन्होंने श्रीरामजीके कार्यमें अपना प्राण त्यागकर सुरपुरके लिये प्रयाण किया है ।' यदि सम्पातीके आक्रमणसे घबराकर इन्हें जीवनका भय हुआ होता तो उस अवसरपर इस प्रकारका दिव्य विचार कहाँसे सम्भव हो सकता था, जिसमें प्राण-समर्पणको 'परम बड़भागी' माना जा रहा है । इसके पीछेकी चौपाई भी उसी अशुभसूचक अमङ्गलकी आशङ्काकी पृष्टि कर रही है अर्थात् मृत्युसूचक अशुभ पक्षीका निकट होना कार्यके सिद्ध न होनेकी सूचना देता है ।

परंतु अद्भुत और रहस्यमयी बात तो यह है कि श्रीरामचन्त्रजीहं कृपादृष्टि जिनपर होती है, उनके लिये 'गरल सुधा रिपु करिहं मिताहं अर्थात् उन्हें असगुन भी सगुनरूप हो जाता है। गीध अशुभसूचक पक्षी १ परंतु यहाँ रामभक्तोंके लिये उस गरलने सुधाका काम दिया, रिपु मित्रताह पात्र बन गया। उस अशुभके द्वारा ही उनकी कार्यसिद्धिमें सहायता मिले उन्हें सुगम मार्ग मिल गया। यहाँतक कि उसने सारे रहस्यका उद्घाटन ही ६ दिया। गीधने चन्द्रमा मुनिके शब्दोंको दुहराते हुए कहा—

त्रेताँ ब्रह्म मनुज तनु धरिही। तासु नारि निसिचर पित हरिही। तासु खोज पठइहि प्रभु दूता। तिन्हिह मिलें तैं होब पुनीता। जिमहिह पंख करिस जिन चिंता। तिन्हिह देखाइ देहेसु तैं सीता। मुनि कइ गिरा सत्य भइ आजू। सुनि मम बचन करह प्रभु काजू। गिरि त्रिकूट ऊपर बस लंका। तहँ रह रावन सहज असंका। तहँ असोक उपबन जहँ रहई। सीता बैठि सोच रत अहई।

मैं देखउँ तुम्ह नाहीं गीधिह दृष्टि अपार । बूढ़ भयउँ न त करतेउँ कछुक सहाय तुम्हार ॥ जो नाघइ सत जोजन सागर । करइ सो राम काज मित आगर ॥ मोहि बिलोकि धरहु मन धीरा । राम कृपाँ कस भयउ सरीरा ॥

२ — यहाँ दूसरी राङ्का यह उत्पन्न होती है कि जब सम्पातीने स्पष्ट बतल दिया कि 'श्रीसीताजी लंकाके अशोकवनमें शोकमें पड़ी हुई बैठी हैं, मैं अण दृष्टिवाला होनेके कारण उन्हें देख रहा हूँ।' तब हनुमान्जी सीताजीकी खोजें लंका जाकर—

'मंदिर मंदिर प्रति किर सोधा।''मंदिर महुँ न दीखि बैदेही॥' —इस प्रकार अन्वेषण क्यों करने लगे? यदि कहा जाय कि किसी अब अभिप्रायसे ऐसा कर रहे होंगे तो यह असंगत होगा; क्योंकि साधु पुरुष मिध्य व्यवहार कभी नहीं कर सकते और उन्होंने स्पष्ट ही विभीषणजीसे कहा है 'देखी चहउँ जानकी माता।' इतना ही क्यों? जब विभीषणजीने उन्हें श्रीसीताजीका पता बतलाया है, तभी वे अशोकवाटिकामें गये हैं। जैसे—
पुनि सब कथा बिभीषन कही। जेहि बिधि जनकसुता तहँ रही।।
जुगुति बिभीषन सकल सुनाई। चलेउ पवनसुत बिदा कराई।।
समाधान—जिस समय विवरके अंदर तपःपुञ्जा नारीने यह आदेश दिया था कि—

lo

13

19

ì

1

मूदहु नयन बिबर तजि जाहू। पैहहु सीतहि जिन पछिताहु॥

—उस समय उस आदेशके अनुसार सबके साथ श्रीहनुमान्जीने भी अपने नेत्र बंद कर लिये थे। परंतु आप श्रीरामचन्द्रजीके ध्यानके पूर्ण अभ्यासी तो थे ही-- 'जासु हृदय आगार बसहिं राम सर चाप धर ॥' आपने सोचा, व्यर्थ ही आँख मूँदनेके बजाय श्रीरामका ध्यान, ही क्यों न कर लिया जाय ? ऊपर ध्यानमुद्राका आदेश तो हुआ ही था, साथ ही उसने जाते समय भगवान्का स्मरण भी करा दिया था—'मैं अब जाब जहाँ रघुराई', जिसके सुनते ही श्रीहनुमान्जीके हृदयमें यह विचार हुआ कि 'यह तो कृतकार्य होकर श्रीरघुनाथजीकी सित्रिधि प्राप्त करने जा रही है? न जाने वह शुभ दिन कब आवेगा, जब भगवान्के कार्यको पूराकर मैं भी उस मङ्गलमय खरूपको नेत्र-भर देखूँगा।' इन्हीं विचारोंमें आपका चित्त रमा हुआ था। समुद्र तटपर जब सबके साथ आपने भी नेत्र खोल रखे थे, उस समय भी 'मन तहँ जहँ रघुबर बैदेही' के अनुसार आप ध्यानस्थ अवस्थामें ही थे-यहाँतक कि सम्पातीके पूरे प्रसङ्गमें अङ्गदकी अत्यन्त व्याकुलता तथा प्राण-त्यागकी तैयारीमें भी आप कुछ न बोल सके थे। जब सम्पातीके सिन्धु-लङ्घन-प्रसङ्गमें भी आपका ध्यान न टूटा, तब जाम्बवन्तजीको आपसे स्पष्ट कहना पड़ा-

कहइ रीछपति सुनु हनुमाना। का चुप साधि रहेहु बलवाना।।

फिर यह संकेत करते हुए स्मरण दिलाया कि 'राम काज लिंग तव अवतारा' अर्थात् 'श्रीरामजीकी सेवाके लिये ही आपने साक्षात् शिव होकर भी वानरका शरीर धारण किया है।' यहाँ यह भी ध्वनित होता है कि ध् और स्मरण तो आप शिवरूपमें भी करते थे। जैसे—

जानि राम सेवा सरस समुझि करब अनुमान। रुद्धदेह तजि नेहबस बानर भे हनुमान।।

इसे सुनते ही श्रीहनुमान्जीका ध्यान भंग हो गया और श्रीप्रभुकी सेका विचार सामने आते ही 'सुनतिह भयउ पर्वताकारा।' ध्यानस्थ होने कारण श्रीहनुमान्जीको सम्पातीके विवरणका यथावत् श्रवण नहीं हुआ क इसीसे अशोकवाटिकामें सीधे न जाकर उन्होंने श्रीसीताजीको प्रत्येक मिर् खोजा था और श्रीविभीषणके द्वारा पता मिलनेपर ही उनके पास वे अशोक वाटिकामें गये थे। पहले साधारणतः मेरे मनमें भी इस शङ्काका यही समाध होता था कि सम्पातीने श्रीसीताजीका दिनका पता बतलाया था अश्रीहनुमान्जीने लङ्कापुरीमें रातमें प्रवेश किया था। 'अति लघु स्वप क्षे निसि नगर करौं पइसार।' इससे अनुमान किया जा सकता है कि कदाि श्रीहनुमान्जीने यह विचारा हो कि अशोक-वाटिकामें श्रीसीताजी दिनमें रहती हैं, रातमें अवश्य वे किसी मन्दिरमें रहती होंगी और इसी विचार उन्होंने मन्दिर-मन्दिरमें उन्हें खोजा था। परंतु पूर्वापर-प्रसङ्गको विचारनेसे इश्रीजाम्बवन्तके 'का चुप साधि रहेहु बलवाना' एवं 'राम काज लिग क अवतारा' इन वाक्योंपर दृष्टि डालनेसे जो रहस्य स्फुरण हुआ है, वह अविया जा चुका है।

श्रीगोखामी तुलसीदासजीके हस्तलिखित मानस-बीजककी चतुर्थ प्रतिमें (र्रं श्रीवेंकटेश्वर-प्रेसमें सं॰ १९५२ में छपी थी) जितनी चौपाइयाँ मूल मानी गयी उन्होंके अनुसार यह भाव सिद्ध होता है; परंतु जिन प्रतियोंमें क्षेपक आ गये हैं उन 'सब मिलि कहिंद परसपर बाता' एवं 'पुनि अस बचन कहत में भए'—इन पदोंसे श्रीमारुतिजीका चुप साधना भी सिद्ध नहीं होता। इन प्रकार 'किप सब उठे गीध कहें देखी'—को मूल पद मान लेनेसे '

कुशासन-व्रत एवं धीर-वीरपनके भावोंमें असङ्गति आ जाती है। अतः हस्तिलिखित प्रतिके ही मूल पाठके आधारपर यह विवेचन किया जा रहा है। इन अधिक चौपाइयोंके न रहनेसे मूलकथाके प्रसङ्गमें कोई त्रृटि नहीं आती, परंतु इसके आरोपणसे भाव असङ्गत हो जाते हैं। इन क्षेपक चौपाइयोंकी रचना भी ग्रन्थकारकी रचनासे सर्वथा भिन्न-सी जान पड़ती है—जैसे 'हम सीता के पिध लीन्हें बिना। निहं जैहें जुबराज प्रबीना।। ' इत्यादि। इधर श्रीग्रन्थकारके पदोंपर विचार करते हैं तो एक-एक शब्द अपने स्थानपर अमित भाव लिये बैठा दीख पड़ता है। जैसे—

सुनि संपाति बंधु के करनी। रघुपति महिमा बहु बिधि बरनी।।

यहाँ 'करनी' राब्द जटायुजीके पुरुषार्थ और औध्वेदैहिक संस्कार दोनोंको सूचित कर रहा है—जैसे 'जूझे सकल सुभट किर करनी।' तथा 'पितु हित भरत कीन्हि जिस करनी।' श्रीजटायुजीका रावणके साथ पुरुषार्थ प्रकट करना तथा श्रीरामजीके हाथ उनका संस्कार होना—ये दोनों ही विलक्षण हैं।

३—तीसरी राङ्का इस चौपाईपर उठती है—

13

विष

हों

नेंद

ोव

ध

धां चि

Ìi

गरं

E

तः

34

(7

नंग

Æ

ŞŦ

अंगद कहड़ जाउँ मैं पारा। जियँ संसय कछु फिरती बारा।।

यहाँ प्रश्न यह होता है कि अङ्गदको क्या संशय था? इस शङ्काके समाधानमें विभिन्न टीकाकारों तथा कथावाचकोंके विभिन्न मतोंका पहले उल्लेख करके तदनन्तर अपनी ओरसे समाधान करना अधिक उचित जँचता है, जिससे यथार्थ भावका निर्णय मानसभक्तोंको स्वयं ही हो जाय।

(क) किसीका मत है कि अङ्गदजीको शाप था कि 'जिस जलको वे एक बार लाँघ जायँगे, उसे फिर नहीं लाँघ सकेंगे।' परंतु यह भाव इसिलये सङ्गत नहीं कि यदि ऐसा होता तो वे निश्चयपूर्वक कह देते 'कछु संसय' से निश्चय नहीं प्रकट होता। शाप तो अन्यथा होता नहीं, फिर 'कछु संसय' ऐसी सन्देहात्मक बात क्यों कही गयी? फिर श्रीरामचन्द्रजीकी सेनाके साथ एक बार पार जाकर अङ्गदजी वापस आये हैं, अतः शापकी बात ठीक नहीं जँचती।

- (ख) किसीका मत है कि अक्षयकुमारको वरदान था कि यदि वह ए घूँसा भी अङ्गदको मार देगा तो उनका मरण हो जायगा। इसका कारण क् बतलाया जाता है कि वे दोनों एक ही गुरुके यहाँ पढ़ते थे। वहाँ अङ्गद हें बहुत मारते थे। इसीपर गुरुने अक्षयकुमारको वर दिया था। परंतु यह क् भी सुसङ्गत नहीं मालूम होती; क्योंकि यदि ऐसी बात होती तो अङ्गदजी स् कह देते कि लङ्कामें अक्षयके द्वारा मृत्युका भय है न कि 'जियँ संसय क् फिरती बारा।'
- (ग) कोई कहते हैं कि पञ्चकन्याओंके अन्तर्गत होनेसे मन्तेहं अङ्गदकी मौसी थी, इसी कारण उन्हें संशय हुआ। क्योंकि सम्भव था हि उसके प्रेममें बँधकर उनको वहीं रह जाना पड़ता, परंतु अङ्गद-जैसे रामभा और दृढ़िनश्चयी पुरुषके विषयमें जिन्होंने रावणके सामने स्पष्ट कह दिया था। सुनु सठ भेद होइ मन ताकें। श्रीरघुबीर हृदय नहिं जाकें॥
- —ऐसा अनुमान करना व्यर्थ है और ऐसा होनेपर भी वे 'लौटती ब कुछ संशय है'—ऐसा क्यों कहते?
- (घ) कोई कहते हैं कि लङ्का जाते समय शक्तिस्वरूपिणी श्रीसीतारं सम्मुख पड़ती थीं और लौटते समय पीछे पड़ती थीं। इसीसे 'कछु संसरं कहा। परंतु यह बात तो सभीके लिये थी। दूसरी बात यह है कि लङ्का जाने शक्ति सामने पड़ती थीं तो वहाँसे लौटनेमें तो स्वयं शक्तिनाथ सामने पड़ते थे इसिलिये यह अनुमान भी संगत नहीं जान पड़ता।
- (ङ) कोई कहते हैं कि मुद्रिका तो हनुमान्जीके पास थी, इसिल अङ्गदजी यह विचारकर कि 'हम श्रीसीताजीको क्या सिहदानी देंगे' ऐसा कहं हैं। इसके लिये एक दोहा भी पढ़ा जाता है—

न कछु दियो निहं कहि दियो प्रभु करुना आगार। ताते जिय संसय भयो अंग़द गयो न पार॥ परंतु यह अर्थ भी असङ्गत ही है; क्योंकि यदि यह विचार होता है अङ्गदजी लङ्का जानेमें ही अपनी असमर्थता प्रकट करते। लौटती बार कुछ संशय है—ऐसा क्यों कहते ? हाँ, जाम्बवन्तका यह कथन कि—

जामवंत कह तुम्ह सब लायक। पठइअ किमि सब ही कर नायक।।
—इन सारी बातोंकी व्यर्थताको सिद्ध कर देता है।

इसी प्रकारकी और भी अनेकों अटकलें लोग लगाया करते हैं, जिनका उल्लेख कर मैं पाठकोंका समय व्यर्थ खोना नहीं चाहता। इस राङ्काका सीधा-सा उत्तर है,जो नीचे दिया जाता है।

समाधान - जब सम्पातीने कहा कि --

\*\*\*

हिष्ठ

ग क द इं

q

R

की

दोदां

T fe

भित्

ग।

11

a

तारं

नय

ाने<sup>में</sup> थे

ल

हा

जो नाघइ सत जोजन सागर। करइ सो राम काज मति आगर।।

—तब यह विचार होने लगा कि कौन वह राक्तिशाली पुरुष है, जो इस कामको कर सकता है। इसपर—

निज निज बल सब काहूँ भाषा। पार जाइ कर संसय राखा।।

यहाँ भी एक 'संसय' शब्द आता है। यदि इस शब्दपर ही शङ्का उठानी हो तो यहाँ भी शङ्का उठ सकती है कि सबोंने पार जानेमें क्या-क्या संशय उपस्थित किया। परंतु 'निज निज बल' में यहाँ शङ्काके अवसरको ही नहीं आने दिया। यहाँ स्पष्ट है कि सब अपने-अपने बलका परिचय देते हुए पार जानेमें अपनी असमर्थता प्रकट कर रहे हैं। उसी प्रकार अङ्गदजीने भी अपने बलका ही जिक्र किया है, इसमें संशयका कोई दूसरा कारण ढूँढ़ना व्यर्थ जान पड़ता है। सभीने अपने-अपने बलका अंदाज करते हुए पार जानेमें ही जहाँ अपनी असमर्थता बतलायी, वहाँ अङ्गदजीने अपने पार जानेकी शिक्तको तो प्रकट किया; परंतु लौटनेमें उनको कुछ संदेह मालूम दिया कि 'शायद एक ही उछालमें पार आ सकूँ या नहीं।' ऐसा नहीं कि वे अपनेको लौटनेमें सर्वथा असमर्थ ही समझते थे। उन्हें अधिक अंशमें एक ही उछालमें इधर आ ही जानेकी आशा थी; परंतु कदाचित् ऐसा न हो इसीलिये 'कुछ' शब्दका प्रयोग

किया गया है और यह कथन भी यथार्थ ही मालूम होता है; क्योंकि कोई भें कार्य हो, करते-करते मनुष्यमें थकावट और शिथिलता आ ही जाती है, यह स्वाभाविक बात है—एक मनुष्य आज सबेरेसे शामतक बीस कोस चला है, दूसरे दिन उसमें थकावटके कारण सम्भव है इतनी चलनेकी क्षमता न हो। अतएव अङ्गदके 'कछु संसय' में दूसरे कारणके खोजनेकी को आवश्यकता ही नहीं दीख पड़ती। इसलिये स्पष्ट हो गया कि यहाँ केवह अपने-अपने बलके वर्णनका ही प्रकरण है, दूसरी कोई बात नहीं। इस प्रसङ्गको आदिसे अन्ततक देखते हैं तो यही बात सिद्ध होती है। जब सभी अपना-अपना बल बतलाया तो जाम्बवन्तने भी यह विचारकर कि इन वीरोंदे कथनमें तो कार्यकी सिद्धि नहीं दीख पड़ती, सबके दिलको बढ़ानेके लि अपने बलको बतलाया—

जरठ भयउँ अब कहड़ रिछेसा। निहं तन रहा प्रथम बल लेसा॥ जबहिं त्रिबिक्रम भए खरारी। तब मैं तरुन रहेउँ बल भारी॥

बिल बाँधत प्रभु बाढ़ेउ सो तनु बरिन न जाइ। उभय घरी महँ दीन्ही सात प्रदिच्छिन धाइ॥

जब जाम्बवन्तजीने उन्हें इस प्रकार जोश दिलाया जो मुख्यः शीहनुमान्के जायत् करनेके निमित्त था, तब वीर अङ्गद वीरताके रंगमें आ ग्रे और उन्होंने भी अपना बल-सामर्थ्य वर्णन किया—

अंगद कहड़ जाउँ मैं पारा। जियँ संसय कछु फिरती बारा। अर्थात् मुझमें इतना बल तो जरूर है कि मैं पार चला जाऊँ पर लौटमें 'कुछ संदेह' है कि कदाचित् ठीक समयपर इस पार न पहुँच सकूँ। इस्प

पुनः श्रीजाम्बवन्तने कहा—

जामवंत कह तुम्ह सब लायक। पठइअ किमि सब ही कर नायक। अर्थात् 'अङ्गद! तुम्हारा संशय तो ठीक नहीं, तुम सब प्रकारसे योव हो—तुममें सामर्थ्य है कि प्रलमें पार चले जाओ और फिर तुरंत लौट प्र आओ। परंतु तुम तो सबके नायक हो, इसिलये तुमको भेज ही कैसे सकते हैं ?' इस प्रकार उनके बलकी प्रशंसा करके उन्हें सान्त्वना दी। इसके बाद श्रीहनुमान्जीको सचेतकर जाम्बवन्तजी बोले—

¥

यह

लेता

हि।

कोई

de

इस

भीने

रोंवे

लेये

यतः

गवे

T II

नेमें

741

5 |

ोम्ब

कहड़ रीछपति सुनु हनुमाना। का चुप साधि रहेहु बलवाना।। राम काज लगि तव अवतारा।.....।।

—'बस, इतनी बात सुनते ही श्रीहनुमान्जी जोशमें आ गये और सुमेरुगिरिके आकारमें शरीरको बढ़ाकर सिंहनाद करते हुए बोले—'मैं इस खारे समुद्रको तो खेलहीमें पार कर जा सकता हूँ और रावणको उसकी सेना और सहायकोंके साथ मारकर त्रिकूट (लंका) को उखाड़कर यहाँ ला सकता हूँ।' मुझमें शक्ति तो इतनी है; परंतु आप जो शिक्षा दें, मैं वही करूँ—

जामवंत में पूँछउँ तोही। उचित सिखावनु दीजहु मोही।। इस प्रकार श्रीहनुमान्जीके पूछनेपर जाम्बवन्तजी बोले—

एतना करहु तात तुम्ह जाई। सीतिह देखि कहहु सुधि आई।।

इस प्रकार इस प्रसङ्गमें केवल बल-वर्णनका ही उल्लेख है, किसी दूसरी राङ्काके लिये तनिक भी अवकाश यहाँ नहीं दीख पड़ता। अब इस समाधानको यहीं समाप्त कर आगे इस प्रसङ्गका गूढ़ रहस्य मानस-प्रेमियोंकी सेवामें निवेदन किया जाता है।

जाम्बवन्तजीने श्रीहनुमान्जीको ऐसा सामर्थ्यवान् पाकर केवल इतना ही क्यों कहा कि—'सीतिह देखि कहहु सुधि आई।।' इसमें बड़े गूढ़ रहस्य और भाव भरे हैं! जाम्बवन्तजीकी अगाध भिक्तिनिष्ठा, प्रगाढ़ बुद्धिमत्ता तथा गम्भीर सूझपर बलि जाते हुए इनकी सुन्दर स्थितिपर जब ध्यान जाता है, तब हम देखते हैं कि इनके समान श्रीरघुनाथजीके खरूपका यथार्थ ज्ञाता तथा सेवा-धर्मके तत्त्वका जाननेवाला दूसरा कोई नहीं है। इन्हें प्रभुका तीन अवतारोंके खरूपमें आराधन करनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ था। अर्थात् श्रीवामनावतार, श्रीरामावतार तथा श्रीकृष्णावतारमें भगवान्की सेवा करनेका इन्हें सुअवसर

मिला था। श्रीवामनभगवान्की भिक्तका तो अभी इन्होंने उल्लेख किया है। जैसे जबहिं त्रिबिक्रम भए खरारी। तब मैं तरुन रहेउँ बल भारी॥ बिल बाँधत प्रभु बाढ़ेउ सो तनु बरिन न जाइ। उभय घरी महँ दीन्ही सात प्रदिच्छिन धाइ।।

-तथा श्रीरामावतारकी लीलाका तो प्रसङ्ग ही चल रहा है एवं श्रीकृष्णावतारके समय जब प्रभु स्यमन्तकमणिकी खोजमें निकले थे; तब इन्हीं जाम्बवन्तजीके साथ उनका अट्टाईस दिनतक युद्ध हुआ था; पर जब इन्हें ज्ञात हो गया कि साक्षात् प्रभु श्रीरामचन्द्रजी ही श्रीकृष्णरूपमें प्रकट हुए हैं, तब इन्होंने अपनी कन्या जाम्बवतीको स्यमन्तकमणिके साथ श्रीप्रभुकी सेवामें भेंट किया। श्रीमद्भागवतके दशम स्कन्धके ५६ वें अध्यायमें १९वें रलोकसे ३२ वें रलोकतक इस कथाका वर्णन पाया जाता है। इस प्रसङ्गपर उन महानुभावोंको शुद्ध हृदयसे विचार करना चाहिये, जो भगवान्के अवतारोंमें तथा श्रीरामजीके कल्पावतारोंमें भेर मानते हैं। श्रीजाम्बवन्तजीसे अधिक श्रीरामजीके प्रति अनन्यताका उदाहरण अस्मदादि कलि-कुटिल जीवोंमें कहाँ सम्भव है—जिन्होंने प्रकट सेवाका लाग प्राप्तकर प्रभुके यथार्थ खरूपका खयं अनुभव किया है, वही स्पष्टरूपसे श्रीमानसमें कहते हैं 'जबहिं त्रिबिक्रम भए खरारी।' यहाँ 'खरारी' शब्द स्पष्ट खरके औ अर्थात् श्रीदाशरिथ-रामकी ओर ही संकेत कर रहा है। अभिप्राय यह है कि 'खरारी' अर्थात् इन्हीं श्रीरघुनाथजीने जब वामनावतार लिया था, तब मैं युवावस्थामें था और उस समय मुझमें अपार बल था। इसी प्रकार श्रीकृष्णजीसे जब जाम्बवन्तजी कहते हैं कि—

यस्येषदुत्कलितरोषकटाक्षमोक्षै-

र्वत्मिदिशत् क्षुभितनक्रतिमिङ्गिलोऽब्धिः । सेतुः कृतः स्वयश उञ्ज्विलता च लङ्का रक्षःशिरांसि भुवि पेतुरिषुक्षतानि ॥ (श्रीमद्धा॰ १० । ५६ । २८) अर्थात् 'भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी! आप मेरे इष्टदेव श्रीरामचन्द्र हैं, जिनके किञ्चित् उद्दीपित क्रोधभरे कटाक्षपातसे समुद्रके नाक और मगर क्षुभित हो गये थे, जिन्होंने सेतु बाँधकर तथा लङ्का-विजय करके अपने यशको उज्ज्वलित किया और राक्षसोंके सिरोंको अपने बाणोंसे काट-काटकर पृथ्वीपर गिरा दिया था।' अब इससे अधिक स्पष्ट ऐक्यका प्रमाण क्या दिया जा सकता है? अपने प्रत्यक्ष दर्शनसे एक ही भक्तिशिरोमणि एक ही शरीरसे अपने अनुभवको स्पष्ट करते हैं कि श्रीवामन, श्रीरघुनाथजी एवं श्रीकृष्णभगवान् अनेक नहीं, एक ही हैं। भला, ऐसे एकिनष्ठ भक्तकी जो ज्ञानवृद्ध होनेके साथ ही वयोवृद्ध भी हैं—िशक्षा, ऐसे गम्भीर और गूढ़ भावोंसे पूर्ण क्यों न हो?

11

ġ

हीं हो

क

द

भ

में

रि

कं मैं

K

बात तो यह है कि स्वामीकी सर्वोत्तम सेवा वही है, जिसमें आज्ञानुसार ठीक-ठीक बरता जाय। आज्ञासे न्यूनाधिक काम न हो। श्रीरघुनाथजीकी इतनी ही आज्ञा थी कि—–

बहु प्रकार सीतहि समुझाएहु। कहि बल बिरह बेगि तुम्ह आएहु॥

अतः जाम्बवन्तजी उसी आज्ञाका स्मरण दिलाकर श्रीमारुतिजीको सेवाधर्मकी उचित शिक्षा दे रहे हैं। 'तुम्ह आएहु' इस पदसे ही यह ध्वनित होता है कि केवल तुम आना अर्थात् श्रीसीतामाताको न लाना। इसिलये जाम्बवन्तजी कहते हैं— 'सीतिह देखि कहहु सुधि आई।' श्रीहनुमान्जीने श्रीजानकीजीसे अशोक-वाटिकामें यही कहा था कि—

अबहिं मातु मैं जाउँ लवाई। प्रभु आयसु नहिं राम दोहाई।।

श्रीजाम्बवन्तजी इस सिखावनके साथ ही श्रीमारुतिजीसे आगामी श्रीरामचरितका भी वर्णन कर देते हैं कि जब आप श्रीजानकीका सन्देश आकर प्रभुसे सुनावेंगे—

तब निज भुज बल राजिवनैना। कौतुक लागि संग कपि सेना॥ कपि सेन संग सँघारि निसिचर रामु सीतिह आनिहैं। त्रैलोक पावन सुजसु सुर मुनि नारदादि बखानिहैं॥

# जो सुनत गावत कहत समुझत परम पद नर पावई। रघुबीर पद पाथोज मधुकर दास तुलसी गावई।।

इस प्रसङ्गमें श्रीरामचरितमानसकी पूर्ण कथा बालकाण्डसे उत्तरकाण्डु. पर्यन्त सम्पाती और जाम्बवन्तके कथनद्वारा वर्णित हुई है। सम्पाती और जाम्बवन्तके कथनद्वारा वर्णित हुई है। सम्पाती बालकाण्डसे किष्किन्धाकाण्डके वर्तमान प्रसङ्गतकका संक्षेपमें उल्लेख का दिया था—जैसे, 'त्रेताँ ब्रह्म मनुज तनु धरिही' से बालकाण्ड [श्रीअयोध्याकाण्डको श्रीभरतचरितप्रधान जानकर उल्लेख नहीं किया है।] 'तासु नारि निसचर पति हरिही' से वनकाण्ड तथा—

तासु खोज पठइहि प्रभु दूता। तिन्हिह मिलें तैं होब पुनीता॥

—इत्यादिसे किष्किन्धाकाण्डपर्यन्त श्रीरामचरित हो चुका था। इसके पश्चात् श्रीजाम्बवन्तजीने रोष कथाको पूरा किया है। जैसे—

एतना करहु तात तुम्ह जाई। सीतहि देखि कहहु सुधि आई॥

—से सुमेरुकाण्ड तथा 'किप सेन संग सँघारि निसिचर'से लङ्क काण्ड और 'रामु सीतिह आनिहैं' से उत्तरकाण्डपर्यन्तकी कथा सुना दी गयी है।

श्रीजाम्बवन्तजी श्रीहनुमान्जीको स्वामीकी आज्ञामात्र पालन करनेबं उचित शिक्षा देकर उन्हें कार्यसिद्धिके विषयमें भविष्यवाणीद्वारा आश्वास दिला रहे हैं कि 'जब आप श्रीसीताजीकी सुधि लाकर प्रभुको सुनायेंगे, त्व कमलनयन श्रीरामचन्द्रजी अपने असीम भुजबलसे निशिचरोंका संहार कर्त्व स्वयं श्रीसीताजीको लायेंगे। हाँ, केवल कौतुकमात्रके लिये हम बन्दर भालुओंकी सेनाको भी साथ ले लेंगे अर्थात् यह कार्य आपको नहीं कर्त्व है, इस लीलाको तो स्वयं श्रीरामचन्द्रजी ही करके यशस्वी होंगे।' यहाँ ब शङ्का की जा सकती है कि जब सेवक ही उस कामके करनेमें समर्थ है त्व प्रभुको ऐसा श्रम उठानेका कष्ट क्यों दिया जाय ? इसका समाधानस्वर्ध अगली पंक्तियोंमें श्रीजाम्बवन्तजी स्पष्ट कह रहे हैं कि इससे यह ला होगा कि—

### त्रैलोक पावन सुजसु सुर मुनि नारदादि बखानिहैं।। जो सुनत गावत कहत समुझत परम पद नर पावई।

नि

ħ

E

ŋ

नि

है।

नेकी

सन

तव

त्रवे

दा

FRE

याः

तव

क्ष

ला

अर्थात् सुर-मुनि तथा नारदादि ऋषि प्रभुके उस सुयशका बखान करेंगे, जो तीनों लोकोंको पावन करनेवाला है तथा जिसके सुनने, गाने, कथन करने तथा समझनेसे मनुष्य परमपदको प्राप्त करेंगे। यहाँ चार प्रकारकी भगवत्कृपा प्राप्त हो रही है—श्रवण, कीर्तन, कथन और मनन तथा मुक्ति भी चार प्रकारकी है—सालोक्य, सामीप्य, सारूप्य और सायुज्य। तात्पर्य यह कि श्रवण (सुनने) से सालोक्य-मुक्ति प्राप्त होगी। कीर्तन (गुण गाने) से सामीप्य-मुक्ति प्राप्त होगी। कथनसे (भगवत्कथा कहनेवाले) सारूप्य-मुक्तिको प्राप्त करेंगे और मननसे (समझनेवाले) सायुज्य-मुक्तिको पावेंगे।

अब यहाँ यह भी विचार कर लेना चाहिये कि श्रीगोसाईंजी अपनी निष्ठाका यहाँ संकेत दे रहे हैं अर्थात् वे भगवान्के यशके श्रवण करनेवालोंमें हैं कि कीर्तन करनेवालोंमें, कथन करनेवालोंमें अथवा मनन करनेवालोंमें हैं? अन्तिम पंक्तिमें 'दास तुलसी गावई' ऐसा पद मिलता है। तात्पर्य यह है कि श्रीग्रन्थकारकी निष्ठा 'गावई' अर्थात् भगवदुणगानमें है। इसमें भी रहस्य है, क्योंकि आप कलियुगमें प्रकट हुए हैं और कलिमें केवल कीर्तन ही प्रधान है—

कृते यद् ध्यायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मखैः। द्वापरे परिचर्यायां कलौ तद्धरिकीर्तनात्॥

(श्रीमद्रा॰ १२।३।५३)

कृतजुग सब जोगी बिग्यानी। करि हरि ध्यान तरिह भव प्रानी।। त्रेताँ बिबिध जग्य नर करहीं। प्रभुहि समर्पि कर्म भव तरहीं।। द्वापर करि रघुपति पद पूजा। नर भव तरिह उपाय न दूजा।। कलिजुग केवल हरि गुन गाहा। गावत नर पाविह भव थाहा।।

महात्मा सूरदासजी भी कहते हैं—

कह्यो सुक श्रीभागवत बिचारि । चार तीन षट अष्टादस मिलि, करते यही बिचार ॥ सतजुग सत त्रेता तप-संयम द्वापर पूजाचार ॥ सूर भजन केवल कलि कीर्तन लजा कानि निवार ॥ परम पुनीत प्रीति नॅदनंदन, यहै बिचार बिचार ॥

यही कारण है कि श्रीगोखामीजीकी कीर्तनिष्ठा वर्तमानयुगके लिये परम उपयोगी सिद्ध हुई है। परंतु इस रहस्यके अन्दर भी रहस्य है। वह यह है कि गोखामी तुलसीदासजी इसे परमपदके हेतु नहीं गाते। क्योंकि— सगुनोपासक मोच्छ न लेहीं। तिन्ह कहुँ राम भगति निज देहीं।। अस बिचारि हरि भगत सयाने। मुक्ति निरादर भगति लुभाने।।

—इस सिद्धान्तके अनुसार गोखामी तुलसीदासजी 'रघुबीर पद पाथोज मधुकर' बननेके लिये ही श्रीरामचरितका गान करते हैं, जिससे 'पद कमल परागा रस अनुरागा मम मन मधुप करै पाना ॥'

इससे एक और भाव झलकता है अर्थात् सुर-मुनि-नारदादि जो बखान करेंगे उससे केवल 'नर' ही परमपदको प्राप्त करेंगे, नारीको उसमें अधिकार न होगा; क्योंकि स्पष्ट लिखा है कि 'परम पद नर पावई ।' क्योंकि उनके संस्कृतमय वेदादि एवं सूत्र-सम्बन्धी ग्रन्थोंमें नारीको अधिकार नहीं है, जैसे, 'जदिप जोषिता नहिं अधिकारी।'

—परन्तु जिसको तुलसीदासजी गाते हैं वह— भाषाबद्ध करिब मैं सोई। मोरें मन प्रबोध जेहिं होई।। इस प्रकारका—

रावनारि जसु पावन सुनिह जे नर अरु नारि।

तिन्ह कर सकल मनोरथ सिद्ध करिह त्रिपुरारि।।

अर्थात् श्रीगोसाईंजीके श्रीरामचरितमें नर और नारी दोनोंका समान
अधिकार है तथा उन्हें उससे परमपदकी प्राप्तिमात्र ही नहीं, वरं तिन्हकर

सकल मनोरथ सिद्ध करिह त्रिपुरारि॥' अथवा

राम चरन रित जो चह अथवा पद निर्बान।
भाव सहित सो यह कथा करड श्रवन पुट पान।।
'त्रिपुरारि' शब्दसे यह भाव सूचित होता है कि—
सपनेहुँ साँचेहुँ मोहि पर जौं हर गौरि पसाउ।
तौ फुर होउ जो कहेउँ सब भाषा भनिति प्रभाउ।।
क्योंकि सारे इच्छित फलोंके दाता श्रीशिवजी ही हैं—
इच्छित फल बिनु सिव अवराधें। लहड़ न कोटि जतन जप साधें।।
श्रीराम-भित्तके भण्डार भी श्रीशिवजी ही कहे गये हैं—
जेहि पर कृपा न करिहं पुरारी। सो न पाव मुनि भगित हमारी।।
एवं

औरउ एक गुपुत मत सबिह कहउँ कर जोरि। संकर भजन बिना नर भगित न पावड़ मोरि॥ होड़ अकाम जो छल तिज सेइहि। भगित मोरि तेहि संकर देइहि॥ अन्तमें इस प्रसङ्गके नीचे यह एक सोरठा देकर इस काण्डकी समाप्ति होती है—

नीलोत्पल तन स्थाम काम कोटि सोभा अधिक। सुनिअ तासु गुन ग्राम जासु नाम अघ खग बधिक॥

उपर्युक्त सोरठेकी प्रथम पंक्तिमें श्रीरामचन्द्रजीके रूपका वर्णन है, दूसरी पंक्तिके आधे भाग 'सुनिअ तासु गुन ग्राम' में श्रीरामचिरतकी ओर संकेत किया गया है और अन्तिम चरणके 'जासु नाम' पदद्वारा श्रीरामनामकी ओर इशारा किया है। तात्पर्य यह कि हृदयमें श्रीरामरूपका ध्यान हो, कानोंसे श्रीरामकथा सुनी जाय तथा मुखद्वारा श्रीराम-नामका कीर्तन हो। जैसे—श्रुति राम कथा, मुख रामको नामु, हिएँ पुनि रामहिको थलु है। सबकी न कहै, तुलसीके मतें इतनो जग जीवनको फलु है।

श्रीरामचरितमानस ग्रन्थमें श्रीग्रन्थकारके राब्द कहीं-कहीं बीजकके तौरपर भी पाये जाते हैं, जिनकी खोज मर्मी जनोंको प्राप्त होनेसे ही यथार्थ तत्त्वका ज्ञान होता है, जिससे अत्यन्त सुखकी प्राप्ति होती है। 'नीलोत्पल तन स्याम काम कोटि सोभा अधिक' का मेल श्रीरामजीके रूपवर्णन-प्रसङ्गके उस स्थलसे मिलता है जहाँ श्रीस्वायम्भुव मनु और रातरूपाको दर्शन देनेके निमित्त 'विस्ववास प्रगटे भगवाना' ये राब्द प्रारम्भमें देकर भगवान्के सर्वाङ्ग ध्यानका वर्णन है। जैसे—

नील सरोरुह नील मिन नील नीरधर स्याम। लाजहिं तन सोभा निरित्व कोटि कोटि सत काम।।

इस दोहेके 'नील सरोरुह स्थाम' इस पदके बदले यहाँ 'नीलोत्पल तन स्थाम' तथा 'लाजिह तन सोभा निरिष्त कोटि कोटि सत काम' के स्थानमें 'काम कोटि सोभा अधिक' पाया जाता है। इससे सूचित होता है कि 'सरद मयंक बदन छिंब सीवाँ' से लेकर 'पद राजीव बरिन निहं जाहीं' तक उपर्युक्त स्वायम्भुव मनु और शतरूपाके प्रसङ्गमें जिस रूपमें भगवान्ने उन्हें दर्शन दिया है, उसका ध्यान हो तथा श्रीशङ्करजीके निम्नलिखित संकेतके अनुसार—

जासु चरित अवलोकि भवानी। सती सरीर रहिंहु बौरानी॥ अजहुँ न छाया मिटति तुम्हारी। तासु चरित सुनु भ्रम रुजहारी॥

उपर्युक्त 'तासु' शब्दसे मेल रखते हुए 'सुनिअ तासु गुन ग्राम' से श्रीरामायणको लक्ष्य कर रहे हैं कि श्रीमानसका ही श्रवण हो। फिर 'जासु नाम अघ खग बधिक' के द्वारा श्रीनारदजीके वर-प्रसङ्गकी ओर संकेत करते हैं। जैसे—जहापि प्रभु के नाम अनेका। श्रुति कह अधिक एक ते एका।। राम सकल नामन्ह ते अधिका। होउ नाथ अघ खग गन बिधका।

इस 'होउ नाथ अघ खग गन बिधका' का 'जासु नाम अघ खग बिधक' में कैसा विलक्षण मेल हुआ है। इससे सूचित होता है कि श्रीराम-नामका मुखसे रटन होता रहे— 'श्रवन कथा मुख नाम हृदय हृरि!' (विनय-पत्रिका)

बस, यही अभिलाषा है।

सियावर रामचन्द्रकी जय !

--

## २३ — सेतु रामने बनाया था या नल-नील आदिने ?

'मम कृत सेतु जो दरसनु करिही'

—इस चौपाईसे श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं कि मेरे बनाये हुए सेतुका जो दर्शन करेंगे .....। यहाँ शङ्का यह होती है कि सेतु तो नल, नील, अङ्गद, हनुमान् आदिने बनाया था, श्रीरामचन्द्रजी तो सेतु बाँधते समय अलग थे। उन्होंने न कोई युक्ति बतलायी और न किसी प्रकारकी सहायता दी। फिर यह कैसे कहा जा सकता है कि श्रीरामचन्द्रजीने सेतु बँधवाया?

इसका समाधान यह है कि संसारमें सेतु, घाट, मन्दिर, तालाब आदि जितने कृत्य हैं; वे उनके बनानेवाले राजगीर और मजदूरोंके नहीं कहलाते, बल्कि उनके मालिकके ही नामसे विख्यात होते हैं। अतः इस राङ्काके समाधानमें अधिक विस्तार करना पाठकोंके समयको व्यर्थ नष्ट करना है। हाँ, राङ्का करनेवाले महारायके संतोषके लिये श्रीमानसके ही कुछ पद प्रमाणमें यहाँ उद्धृत किये जाते हैं—

> सुनत बिनीत बचन अति कह कृपाल मुसुकाइ। जेहि बिधि उतरै कपि कटकु तात सो कहहु उपाइ॥

इस प्रकार श्रीरामचन्द्रजीने जब समुद्रसे किपसेनाके उतरनेका उपाय पूछा तो समुद्रने उत्तर दिया—

नाथ नील नल कपि दोउ भाई। लिरकाई रिषि आसिष पाई।। तिन्ह कें परस किएँ गिरि भारें। तरिहृहिं जलधि प्रताप तुम्हारें।। मैं पुनि उर धरि प्रभु प्रभुताई। करिहउँ बल अनुमान सहाई।। एहि बिधि नाथ पयोधि बँधाइअ। जेहिं यह सुजसु लोक तिहुँ गाइअ।।

निज भवन गवनेउ सिंधु श्रीरघुपतिहि यह मत भायऊ ।। समुद्रकी इस विनयको सुनकर श्रीरामजीने अपने मन्त्रियोंको बुलवाकर आज्ञा दी कि शीघ्र ही सेतु तैयार कराया जाय, जिससे सेना पार उतरे—

सिंधु बचन सुनि राम सचिव बोलि प्रभु अस कहेउ। अब बिलंबु केहि काम करहु सेतु उतरै कटकु ॥

—अतएव श्रीरामजीकी आज्ञासे जाम्बवन्तने नल-नीलको बुलवाकर सेतु बाँधने तथा समस्त बंदरोंको पर्वत लानेमें लगाया। इस प्रकार जो कार्य हुआ, वह श्रीरामचन्द्रजीका काम न कहलाकर नल-नीलका कैसे कहला सकता है; इसके अनेक प्रमाण मानसमें प्राप्त हैं—

राम भालु कपि कटकु बटोरा। सेतु हेतु श्रमु कीन्ह न थोरा।। जेहि <u>बारीस</u> बँधायउ हेला। उतरे कपि दल सहित सुबेला।। सियावर रामचन्द्रकी जय

#### **—**★—

## २४ — समुद्रमें पत्थर शापसे तरे थे या राम-प्रतापसे ?

श्रीरघुबीर प्रताप ते सिंधु तरे पाषान। ते मतिमंद जे राम तजि भजहिं जाइ प्रभु आन।।

—यहाँ यह राष्ट्रा होती है कि समुद्रमें पाषाण तैरते तो मुनिके शापसे थे और नल-नीलके हाथों यह काम होता था, फिर इसमें रामचन्द्रजीका क्या प्रताप था? उसे ऋषिका प्रताप यदि कहें तो यह बात ठीक भी हो सकती है। क्योंकि नल-नीलका तो इसमें कोई प्रभुत्व नहीं था, फिर रामचन्द्रजीका प्रताप तो कैसे कहा जा सकता है?

इसका समाधान यह है कि इसमें श्रीरामचन्द्रजीका ही प्रताप प्रमुख-

रूपसे था। पहले समुद्रकी ही प्रार्थना देखिये-

तिन्ह कें परस किएँ गिरि भारे। तरिहाँहं जलिध प्रताप तुम्हारे।। यहाँ श्रीरामप्रतापका ही अवलम्ब माना गया है, साथ ही अपने लिये भी समुद्रने प्रभु-प्रभुताईका ही आश्रय लिया है—

मैं पुनि उर धरि प्रभु प्रभुताई। करिहउँ बल अनुमान सहाई।। श्रीहनुमान्जीकी उक्तिमें भी श्रीरामजीके प्रतापका ही उल्लेख पाया जाता है—

प्रभु प्रताप बड़वानल भारी। सोषेउ प्रथम पयोनिधि बारी।।
श्रीजाम्बवन्तजी भी नल-नीलसे यही बात कह रहे हैं—
जामवंत बोले दोउ भाई। नल नीलिह सब कथा सुनाई।।
राम प्रताप सुमिरि मन माहीं। करहु सेतु प्रयास कछु नाहीं।।
यही क्यों, सारा दल ही कार्य प्रारम्भ करते समय श्रीरघुवीरके प्रतापको
ही स्मरण कर रहा है—

सुनि किप भालु चले किर हूहा। जय रघुबीर प्रताप समूहा।।
अतएव यह अघटित घटना श्रीरामचन्द्रजीके प्रतापसे ही घटित हुई है
और इसी कारण यहाँ स्पष्ट शब्दोंमें कहा गया है कि—
महिमा यह न जलिध के बरनी। पाहन गुनन किपन्ह के करनी।।
श्रीरघुबीर प्रताप ते सिन्धु तरे पाषान।

ते मितमंद जे राम तिज भजिह जाइ प्रभु आन ।। अतिरिक्त इसके—

तिन्ह कें परस किएँ गिरि भारे। तरिहिंह जलिंध प्रताप तुम्हारे।।
—इस पदसे ऋषिके शापको कारण मानकर जो शङ्का की गयी है,
उसके साथ यह भी विचारणीय विषय है कि केवल पर्वतोंके तैरनेसे ही तो
सेतुका निर्माण होना सम्भव नहीं है, पर्वतोंका स्थिर होना भी तो आवश्यक
है। परंतु नल-नीलको पर्वतोंके स्थिर करनेका तो शाप नहीं मिला था। इसमें

भी श्रीरामजीका गप्त प्रताप निहित है। इस विषयमें यह एक कथा चली आती है कि जब नल-नीलके स्पर्श किये हुए पर्वत समुद्रमें तैरते हुए लहरोंसे यत्र-तत्र फैलने लगे, तब इस बातकी चिन्ता हुई कि ये पहाड़ एक-दूसरेसे जुटकर कैसे स्थिर हो सकेंगे। दयासागर प्रभुने विचारा कि हमारे सेवकोंपर भारी चिन्ता आ पड़ी है। वे मुसकराते हुए जाम्बवन्तके समीप आकर पूछने लगे कि 'भला, नल-नीलके हाथोंमें ऐसी कौन-सी खूबी है जो इनके छूए पर्वत समुद्रपर तैरने लगते हैं ?' नल और नीलने इस प्रकार अपनी कथा सुनायी,—''स्वामी! बाल्यकालमें हमलोग जिस अरण्यमें रहते थे, वहाँ एक बड़े ही तपोनिष्ठ ऋषि रहते थे। वे श्रीराम-नामके अनन्य जापक थे। ऋषिकी हमारे ऊपर बड़ी कृपा थी। एक दिन हमलोगोंने उनकी शालग्रामकी मूर्ति लेकर आश्रमके पास ही जलाशयमें डुबा दी। ऋषिको उसे ढूँढ़नेमें बड़ा समय लगा, मूर्ति मिलनेके बाद उन्होंने यह शाप दे दिया कि 'जाओ, आजसे तुम्हारे स्पर्श किये हुए पत्थर डूबेंगे ही नहीं।' परंतु प्रभु! यह सब आपकी ही प्रभुता है।'' श्रीरामचन्द्रजीने हँसते हुए कहा कि 'लोग यों ही स्तुति-वचन बना लेते हैं; यदि मेरे हाथका भी एक पत्थर न डूबे तो मैं समझूँ कि इसमें मेरा ही प्रताप है।' ऐसा कहकर भगवान्ने एक पत्थरका टुकड़ा समुद्रमें फेंका और वह डूब गया। इसपर जाम्बवन्तने कहा—'प्रभो ! आपने अपने हाथोंसे जिसे फेंक दिया, उसे तो डूबना ही चाहिये। आपकी भुजाके आश्रयसे तो उद्धार होता है; किंतु उससे च्युत होनेवाला जरूर ही डूब जायगा।' श्रीरामचन्द्रजी मुसकराते हुए लौट गये। इसपर जाम्बवन्तने नल-नीलको बुलाकर कहा—'भाइयो! पर्वतको जोड़कर स्थिर करनेका मसाला भी मिल गया। अब ऐसा उपाय करो कि एक पर्वतपर 'रा' लिखो और दूसरेपर 'म'—फिर प्रेमपूर्वक राम-नामका उच्चारण कर दोनोंको मिला दो। ये दोनों अंक्षर 'ब्रह्म जीव सम सहज सँघाती' हैं। दोनों पर्वतोंको अखण्डरूपसे जुटा देंगे। अतः ऐसा ही किया गया, अटल सेतु बनकर तैयार हो गया। इस प्रकार सेतुबन्धमें रामप्रतापका ही सारा

खेल है। इसी भावको लेकर विनय-पत्रिकामें कहा है—
भरोसो जाहि दूसरो सो करो।
मोको तो राम को नाम कलपतरु किल कल्यान फरो॥
स्वारथ औ परमारथहू को नहिं कुंजरो नरो।
सुनियत सेतु पयोधि पषानिन किर किप कटक तरो॥

अतएव श्रीरघुवीर-प्रतापसे ही 'पाषान सिंधु तरे' इसमें तिनक भी संदेह नहीं है, श्रीरामजीके प्रतापसे ही ऋषिको यह सामर्थ्य प्राप्त था कि उनके कथनसे ही नल-नीलके हाथोंमें यह विशेषता आ गयी। अन्तमें पर्वतोंके जुटाने और स्थिर करनेमें श्रीरघुवीर-प्रतापहीसे कार्य सम्पन्न हुआ। समुद्रने भी श्रीरघुवीर-प्रतापसे ही सम्मुख आकर सिन्धु बाँधनेकी सम्मित दी, वानर-भालु श्रीरामके ही प्रतापसे पर्वतोंको गेंदके समान ले आये। सारांश यह है कि सेतुबन्धमें जो कुछ हुआ श्रीरघुवीर-प्रतापहीसे हुआ, इसमें तिनक भी शङ्काका स्थान नहीं है कि—

'श्रीरघुबीर प्रताप ते सिंधु तरे पाषानं।' सियावर रामचन्द्रकी जय!

**—** ★ —

## २५-रावणके दरबारमें क्या अङ्गदजी झूठ बोले?

राङ्का—रामचिरतमानसके लङ्काकाण्डमें अङ्गद-रावण-संवादके प्रसङ्गमें रावणने श्रीराम-सेनाके सब प्रमुख योद्धाओंकी हँसी उड़ाकर जब हनुमान्जीके सम्बन्धमें'....है किप एक महा बलसीला.....' 'आवा प्रथम नगरु जेहिं जारा'—कहा तब उसे सुनकर अङ्गदजी आश्चर्यचिकत हो जाते हैं और कहते हैं—

सत्य बचन कह निसिचर नाहा। साँचेहु कीस कीन्ह पुर दाहा।। रावन नगर अल्प कपि दहई। सुनि अस बचन सत्य को कहई।। इत्यादि, फिर अन्तिम दोहेमें वे कहते हैं— सत्य नगरु कपि जारेउ बिनु प्रभु आयसु पाइ। फिरिन गयउ सु<sup>१</sup>ग्रीव पहिं तेहिं भय रहा लुकाइ।।

—सो अङ्गदजीके इन वचनोंका क्या तात्पर्य है? प्रकटमें तो उनके ये वचन सर्वथा सत्यविरुद्ध प्रतीत होते हैं, क्योंकि हनुमान्जी लङ्का जलानेके बाद समुद्रके दूसरे तटपर आकर अपने जाम्बवन्त आदि सब साथियोंके साथ, जिनमें अङ्गदजी भी थे, सीधे सुग्रीव और भगवान् रामके पास चले गये थे, मार्गमें किसी भयसे छिपे नहीं थे और उनके लङ्का जलानेका समाचार भी सबको विदित हो गया था। स्वयं रामचन्द्रजीने ही सबके सामने उनसे पूछा— 'कहु किप रावन पालित लंका। केहि बिधि दहेउ दुर्ग अति बंका।।'जिसका उत्तर हनुमान्जीने विगत-अभिमान होकर यह दिया कि—

नाधि सिंधु हाटक पुर जारा। निसिचर गन बधि बिपिन उजारा।। सो सब तव प्रताप रघुराई। नाथ न कछू मोरि प्रभुताई।।

फिर क्या वहाँ सुग्रीवजी नहीं थे? यदि थे तो अङ्गदजीने रावणसे उपर्युक्त वचन क्यों कहे?

समाधान—अङ्गदजीके 'साँचेहु कीस कीन्ह पुर दाहा' और 'सुनि अस बचन सत्य को कहई' — इन वचनोंका तात्पर्य स्पष्ट है। वह यह है कि रावणके नगरको एक 'अल्प किप' ने जला दिया, इस बातको सुनकर कोई सच्ची नहीं मान सकता, परंतु जब रावण ही अपने मुखसे इसे स्वीकार कर रहा है, तब इसकी सत्यतामें तिलमात्र भी सन्देह नहीं रह जाता। इसिलिये रावणके मुँहसे 'आवा प्रथम नगरु जेहिं जारा' निकलते ही 'सुनत बचन कह बालिकुमारा' आया है। अर्थात् रावणने अपना नगर जलानेकी बात ज्यों ही स्वीकार की त्यों ही अङ्गदजीने यह पूछा कि क्या सचमुच उस वानरने तुम्हारी

१. पाठान्तर---निजनाथ।

लङ्का जला दी ? इसे सुना तो मैंने भी था, परंतु निश्चितरूपसे आज ही मालूम हुआ, क्योंकि यदि लङ्का वास्तवमें न जलायी गयी होती तो तुम अपने मुँहसे उसे स्वीकार क्यों करते ? अतः अब मुझे निश्चितरूपसे विदित हो गया कि हनुमान्जीने सत्य ही तुम्हारे नगरको जला दिया, जिसके लिये प्रभु श्रीरामचन्द्रजीने उन्हें आज्ञा नहीं दी थी। इसी कारण मालूम होता है कि वे लङ्कासे लौटनेपर भयभीतकी तरह श्रीरघुनाथजी अथवा सुग्रीवके सम्मुख न जाकर छिप रहे थे।

अतः इस भावके अनुसार अङ्गदजी लङ्का जलानेकी बात जाननेका विरोध नहीं करते, बल्कि उसे स्वयं रावणके मुँहसे सुनकर उसपर अपना निश्चित विश्वास प्रकट करते हैं।

अब रही यह बात कि हनुमान्जी लङ्कासे लौटनेपर श्रीरघुनाथजी या सुग्रीवजीसे छिपनेकी चेष्टा कर रहे थे या नहीं ? उसका निर्णय सुन्दरकाण्डके उसी प्रसङ्गमें है। जब हनुमान्जी लङ्कासे लौटकर जाम्बवन्त आदिके साथ सुग्रीवजीके तथा रघुनाथजीके पास पहुँचे हैं, तब उन्होंने स्वयं कुछ नहीं कहा है, बल्कि जाम्बवन्तजीने सुग्रीवजीसे तथा श्रीरघुनाथजीसे उनकी सफलताका समाचार सुनाया है। उन्होंने सुग्रीवजीसे यह कहा है कि 'नाथ काज कीन्हेउ हनुमाना। राखे सकल किपन्ह के प्राना।।' और फिर श्रीरघुनाथजीसे सुन्दरकाण्ड, दोहा २९के बाद 'जा पर नाथ करहु तुम्ह दाया' से लेकर 'सहसहुँ मुख न जाइ सो बरनी' तक हनुमान्जीके कार्योंका वर्णन किया है। तात्पर्य यह कि एकमात्र जाम्बवन्तजीने ही दोनों स्वामियोंके समक्ष हनुमान्जीके समुद्र-लङ्कन एवं लङ्कादाह आदि समस्त चित्रोंका वर्णन किया है और श्रीहनुमान्जी स्वामीकी आज्ञाके बिना लङ्का जलानेके कारण उस समयतक अवश्य ही भय-संकोचमें पड़े जान पड़ते हैं, तबतक श्रीरामचन्द्रजीने स्वयं प्रसन्न होकर श्रीसीताजीका कुशल-समाचार पूछनेके बाद लङ्का जलानेके सम्बन्धमें हर्षसूचक वचनोंसे यह नहीं पूछा कि—

मा॰शं॰स॰ ४—

कहु किप रावन पालित लंका। केहि बिधि दहेउ दुर्ग अति बंका।। इसके नीचेकी चौपाई भी यह प्रमाणित करती है कि पहले हनुमान्जीको लङ्का जलानेके कारण कुछ भय-संकोच अवश्य था, परंतु अब वे प्रभुकी प्रसन्नता जानकर उससे मुक्त और निर्भय हो गये हैं। यथा—

प्रभु प्रसन्न जाना हनुमाना। बोला बचन बिगत अभिमाना।।

अतः यदि हनुमान्जीको इस बातका खटका न होता कि 'देखें मेरे लङ्कादाह-कार्यसे प्रभु प्रसन्न होते हैं या रुष्ट; क्योंकि यह कार्य बिना उनकी आज्ञाके किया है, तो—

प्रभु प्रसन्न जाना हनुमाना। बोला बचन बिगत अभिमाना।।
— क्यों कहा जाता ? अस्तु,

इससे अङ्गदजीका रावणके प्रति जो कथन है वह सर्वांशमें सत्य सिद्ध हो जाता है। उन्होंने रावणके मुँहसे लङ्कादाहका समाचार सुनकर अपना विश्वासमात्र पृष्ट किया है, न कि उसको सुनने और जाननेकी बात अखीकार की है। इसी प्रकार लङ्कासे लौटनेपर हनुमान्जीकी भयवश छिपनेकी बात भी उन्होंने ठीक कही है। क्योंकि जब हनुमान्जी लङ्का जलाकर लौटे, तब वे नीचे गरदन किये हुए और सबके पीछे-पीछे छिपते हुए चलकर सुप्रीवजी और श्रीरघुनाथजीके समीप पहुँचे थे और खयं उनके सम्मुख अपने कार्योंको प्रकट करना नहीं चाहते थे। भले ही यह उनके विनयका सूचक हो सकता है और है भी यही, क्योंकि 'नमन्ति गुणिनो जनाः।' तथापि उनको उस रूपमें देखकर अङ्गदजीका उपर्युक्त अनुमान भी असंगत नहीं कहा जा सकता और उसकी सत्यताकी पृष्टि—

प्रभु प्रसन्न जाना हनुमाना। बोला बचन बिगत अभिमाना।।
—से और भी हो जाती है।

राङ्का—ठीक है, इससे यह सिद्ध हुआ कि हनुमान्जीने भगवान् श्रीरामचन्द्रजीका आदेश पाये बिना ही लङ्काको जला दिया था। वास्तवमें श्रीरामचन्द्रजीने उनको अपने हाथकी अँगूठी देकर केवल इतना ही आदेश दिया था कि—

बहु प्रकार सीतिह समुझाएहु। किह बल बिरह बेगि तुम्ह आएहु।। इसिलये हनुमान्जीका यह कर्तव्य था कि वे केवल प्रभुकी आज्ञाका ही पालन करते। परंतु उन्होंने उससे बहुत आगे बढ़कर और स्वयं कारण उपस्थित करके लङ्काको जला दिया और वह भी साधारणरूपसे नहीं, बल्कि 'उलिट पलिट लंका सब जारी।' यह कहाँतक सेवाकार्य हुआ?

समाधान—श्रीरामगीतावली, सुन्दरकाण्ड, पद-संख्या ५ के अन्तिम भाग—

देखि ! बिनु करतूति कहिबो जानिहैं लघु लोइ।
कहौंगौ मुखं की समर सिर कालि कारिख धोइ॥
करत कछू न बनत हिर हिय हरष सोक समोइ।
कहत मन तुलसीस लंका करउँ सघन घमोइ॥

—के अनुसार यह प्रमाणित है कि अशोकतरके पल्लवोंमें छिपे हुए हनुमान्जीने जिस समय माता श्रीसीताजीके प्रति रावणकी असह्य बातोंको कानोंसे सुना और उसके दुष्ट व्यवहारोंको आँखोंसे देखा, उस समय उनके क्रोधकी आग भड़क उठी थी, परंतु उन्होंने उसे अनवसर जानकर दबा लिया। पीछे जब रावण चला गया, तब वे नीचे उतरकर माता श्रीसीताजीसे मिले और प्रणाम करके यह प्रार्थना की कि 'देवि! बिना कोई कर्तव्य किये कुछ भी कहना तुच्छता है। अब तो मुझे जो कुछ कहना होगा, उसे कल समर-सितामें अपने मुँहकी कालिमा धोकर ही कहूँगा। आज तो कुछ करते नहीं बनता, किंतु मनमें दृढ़ निश्चय हो गया है कि कल लङ्काको जलाकर आगकी ढेरी बना दूँगा। अतः हनुमान्जीकी वही क्रोधाग्नि स्वामिनी श्रीसीताजी (जो कि प्रभु श्रीरामजीसे 'गिरा-अर्थ' एवं 'जल-बीचि' के समान अभिन्न हैं) की सेवा-निष्ठासे उनके द्वारा रावणकी बुद्धिमें तदनुकुल प्रेरणा

उत्पन्न करनेकी सहायतारूपी स्वीकृतिका संकेत पाकर लङ्काको भस्मसात् करनेमें प्रकट हुई। अस्तु, इस प्रकार प्रभु श्रीरामजीकी अर्धाङ्गिनी श्रीसीता माताने एक तरहसे स्वयं अपने सच्चे सेवक मारुतिजीकी सेवा-निष्ठाका अनुमोदन लङ्कादाहके रूपमें किया और उसमें उनको सहायता भी प्रदान की। यथा—

बचन सुनत कपि मन मुसुकाना। भइ सहाय सारद मैं जाना।। अतएव इससे समझना चाहिये कि लङ्कादाह सेवाके विरुद्ध न होकर सेवाकार्य ही था।

राङ्का—समझा; परंतु इसी प्रसङ्गमें अङ्गदजीने 'रावन नगर अल्प किप दहई' से लेकर 'पठवा खबिर लेन हम सोई' तक जो वचन कहे हैं उनमें उन्होंने हनुमान्जीकी अत्यधिक लघुता प्रदर्शित की है—यहाँतक कह दिया है कि 'सो सुग्रीव केर लघु धावन।' अतः उनकी ये बातें समझमें नहीं आतीं, जब कि समुद्र-लङ्घनके प्रकरणमें 'अंगद कहड़ जाउँ मैं पारा। जियँ संसय कछु फिरती बारा।।'—इस वचनके अनुसार वे स्वयं हनुमान्जीके समक्ष अपनी असमर्थता दिखा चुके थे और उसके कुछ ही समय पहले 'दुहुँ प्रकार भइ मृत्यु हमारी' तथा 'मरन भयउ कछु संसय नाहीं' इन वचनोंसे अपनी मृत्युकी भी आशङ्का प्रकट कर चुके थे। फिर उन्होंने अपनी तथा अन्य साथियोंकी जीवन-रक्षा करनेवाले अद्भुतकर्मा हनुमान्जीके सम्बन्धमें ऐसे वचन क्यों कहे?

समाधान—हनुमान्जी जिस प्रकार 'अतुलितबलधाम' हैं, वैसे ही 'ज्ञानिनामग्रगण्य' भी हैं। सेवक-धर्मकी पूर्ण निष्ठाके अनुसार वे सदा-सर्वदा अपने खामियोंके सम्मुख दासभावकी पराकाष्ठाके ही प्रमाण बने रहते हैं। नीची-से-नीची सेवा भी उन्हें महान् महत्त्वका पद प्रतीत होती है। उन्हींके सुसङ्गसे तथा उन्हींके उदाहरणको देखकर अङ्गदजीने भी अपने हृदयकी 'नीचि टहल गृह के सब करिहउँ' यह भावना प्रकट की थी और उन्हींके दासभावको (जैसा कि वे लघुता सुलभ मुद्रासे श्रीरामचरणोंके

समीप छोटे बने बैठे थे) देखकर रावण-दूत शुकने लङ्कामें लौटनेक बाद यह बयान दिया था कि 'जेहि पुर दहेउ हतेउ सुत तोरा। सकल किपन्ह महँ तेहि बलु थोरा।।' परंतु इससे हनुमान्जीकी महिमामें कमी नहीं आती और न उनका अपमान ही होता है। वास्तवमें सेवक-निष्ठावाले बड़भागीकी अल्पता एवं लघुताका वर्णन ही उसकी उल्कृष्टता और बड़प्पनका वर्णन है। अतः विनय-पित्रकाकी पद-संख्या २५१ के अनुसार हर, हनुमान्, लखन और भरत—ये चार ही सेवाभावके शिखर गिनाये गये हैं और इसी भावसे अङ्गदजीने हनुमान्जीका यथार्थ स्वरूप बतलाया है, जैसी कि उनकी (हनुमान्जीकी) निजकी धारणा थी। इसके अतिरिक्त उस प्रकारके वचनोंसे रावणको भी यह समझाना था कि श्रीराम-सेनामें एक ही किप महाबलशील नहीं है, तािक उससे उसका हित हो; क्योंकि प्रभु श्रीरामजीने अङ्गदजीको 'काजु हमार तासु हित होई। रिपु सन करेहु बतकही सोई॥' की ही आज्ञा दी थी। अतः उनके वचनोंसे कोई अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### **--** ★ ---

# २६—भगवान्ने सुग्रीव और विभीषणके साथ पक्षपात क्यों किया?

जेहिं अघ बधेउ ब्याध जिमि बाली। फिरि सुकंठ सोइ कीन्हि कुचाली।। सोइ करतूति बिभीषन केरी। सपनेहुँ सो न राम हियँ हेरी।। ते भरतहि भेंटत सनमाने। राजसभाँ रघुबीर बखाने।।

श्रीरामचिरतमानसके उपर्युक्त प्रसङ्गपर लोग बहुधा यह राङ्का किया करते हैं कि 'मर्यादा-पुरुषोत्तम भगवान् श्रीरामचन्द्रजीनें जिस दुष्कर्मके कारण बालीका व्याधकी भाँति वध किया, वही दुष्कर्म पीछेसे सुग्रीव और विभीषणने किया, परंतु प्रभुने उनपर स्वप्नमें भी ध्यान न दिया। भगवान्से यह अन्याय कैसे हुआ कि एक ही अपराधपर एकको तो प्राण-दण्ड दिया गया और दूसरोंके उसी अपराधको देखना तो दूर रहा, उलटा उन्हें सम्मान दिया गया ? दूसरी शङ्का यह होती है कि जब सुग्रीव और विभीषण दोनों भगवान्की शरणमें आ गये और उनकी गणना परम भागवतोंमें हो गयी तो फिर ऐसे भगवद्धक्तोंसे पापरूप असाधु कर्म ही कैसे हुए ?'

उपर्युक्त प्रसङ्गपर गम्भीरतापूर्वक ध्यान देनेसे दोनों ही राङ्काएँ निर्मूल उहरती हैं; क्योंकि जिस प्रकरणकी पृष्टिमें इन चौपाइयोंका उल्लेख हुआ है, उसकी मुख्य बात उनके ऊपरकी निम्नलिखित चौपाईमें वर्णित है—
कहत नसाइ होइ हिय नीकी। रीझत राम जानि जन जी की।।
रहित न प्रभु चित चूक किए की। करत सुरित सय बार हिए की।।

अर्थ यह है कि 'कहते हुए न बने और हृदयमें अच्छा भाव हो तो श्रीरामजी उस जनके जी (भीतर) के भावको जानकर रीझ जाते हैं [वचनके बिगड़नेका खयाल नहीं करते]; पुनः प्रभु श्रीरामजीके चित्तमें कियेकी अर्थात् करतबकी भी चूक नहीं रहती। तात्पर्य यह है कि कर्मके बिगड़नेका भी प्रभुको खयाल नहीं होता, बल्कि उसके हृदयकी ही स्थितिको सैकड़ों बार याद किया करते हैं। निष्कर्ष यह निकलता है कि मन, वचन और कर्मसे—इन तीनोंमेंसे यदि केवल मनका भाव ठीक हो और वचन और कर्मसे चूक भी हो जाय तो अन्तर्यामी श्रीरामजी उस जनके मनकी ही दशाका स्मरण करके उसके वचन और कर्मकी चूकपर ध्यान नहीं देते। इसकी पृष्टि श्रीग्रन्थकारकृत राम-दोहावलीके इस दोहेसे भी हो रही है—

बचन करम से जो बनैं, सो बिगरैं परिनाम।
तुलसी मनसे जो बनै बनी बनाई राम।।
अर्थात् वचन और कर्मसे जो बाहरी बनावट होती है; दिखौआ आचार
होता है, वह [ मनमें कपट रहनेसे ] परिणाममें बिगड़ेगा ही, जैसे—

उघरिं अंत न होड़ निबाहू। कालनेमि जिमि रावन राहू।। तथा जिनका मन शुद्ध होता है उनके वचन-द्वेषकी प्रतिकूलता कदापि बाधक नहीं सिद्ध होती; जैसे—

किएँ कुबेषु साधु सनमानू। जिमि जग जामवंत हनुमानू॥

अतएव गोस्वामीजी कहते हैं कि मनसे जो ठीक बन जाती है, वह मानो श्रीरामचन्द्रकी ही बनायी बनी है, कभी बिगड़नेकी नहीं और श्रीरामजी बारम्बार अपने जनके हृदयकी अनुकूलता ही स्मरण कर उसपर रीझते हैं, क्योंकि प्रभुका यही स्वभाव है। जैसे—

'मोहि कपट छल छिद्र न भावा।'

तथा गीतावलीमें---

पुनि पुनि भुजा उठाइ कहत हों, सकल सभा पतियाउ॥ नाहिन प्रिय कोउ मोहि दास सम, कपट प्रीति बहि जाउ॥

अतएव अन्तर्यामी प्रभु श्रीरामचन्द्रजीने अपने इसी स्वभावके प्रमाण-स्वरूप सुग्रीव और विभीषणके साथ अपने विरदको स्पष्ट कर दिखाया। उन दोनोंके हृदयकी अनुकूलताके कारण उनके कर्तव्यकी चूकपर कभी भूलकर भी आपने निगाह न डाली, बल्कि भरतजी-सरीखे भक्तिशिरोमणिसे भेंट करते समय एवं राजसभामें उनका श्रीमुखसे (वचनोंद्वारा) सम्मान किया। इस प्रसङ्गमें निम्नाङ्कित दोहा भी इसी अभिप्रायकी पृष्टि कर रहा है—

प्रभु तरु तर कपि डार पर ते किए आपु समान। तुलसी कहूँ न रामसे साहिब सीलनिधान।।

अर्थात् 'स्वामी श्रीरामजी तो वृक्षके नीचे बैठे हैं और सेवक किप-समाज वृक्षोंपर उनसे ऊँचे चढ़कर बैठा है [जो उचित नहीं], परंतु अन्तर्यामी प्रभुने उन किपयोंके हृदयकी अनुकूलताको देखकर उन्हें अपने समान जगत्-पूज्य बना दिया। भला, श्रीरामजी-सरीखा शीलनिधान स्वामी कौन होगा?' जगत्में

और जितने सुखामी होते हैं, वे अन्तर्यामी न होनेके कारण वचन और कर्मको ही देखकर (सेवककी) प्रीतिकी पहचान करते हैं—

तथा-

लोकहुँ बेद सुसाहिब रीती। बिनय सुनत पहिचानत प्रीती।।

परंतु महाराज श्रीरामचन्द्रजी तो सेवकके अन्तरके भावोंके भी ज्ञाता हैं, अतः वे हृदयकी ही बातपर ध्यान देकर प्रसन्न रहते हैं, कर्तव्यकी चूकको कुछ भी नहीं गिनते।

अब यदि मुख्य प्रसङ्गमें वर्णित दोनों पात्रों—सुग्रीव और विभीषणके हृदयकी अनुकूलता (शुद्धता) तथा केवल कर्तव्यकी चूकके प्रमाणको स्पष्ट कर दिया जाय तो यह प्रकरण और साफ हो जायगा। पहले सुग्रीवको ही लीजिये। जब श्रीरामजीके अमित ऐश्वर्यको देखकर सुग्रीवके हृदयमें ज्ञानका उदय हुआ और प्रभुकी कृपासे उनका मन स्थिर हो गया; तब उन्होंने अपनी समस्त कामनाओंको हृदयसे निकालकर फेंक दिया तथा सुख, सम्पत्ति, परिवार और बड़ाई—चारों वस्तुओंको जिन्हें बालीने छीन लिया था, उन्होंने त्याग दिया और केवल श्रीराम-भजनपर आरूढ़ होनेकी दृढ़ प्रतिज्ञा की। जैसे—उपजा ग्यान बचन तब बोला। नाथ कृपाँ मन भयउ अलोला। सुख संपति परिवार बड़ाई। सब परिहरि करिहुँ सेवकाई।। ए सब राम भगति के बाधक। कहिंह संत तव पद अवराधक।। या साले परम हित जासु प्रसादा। मिलेहु राम तुम्ह समन बिषादा।। सपने जेहि सन होइ लराई। जागें समुझत मन सकुचाई।। अब प्रभु कृपा करहु एहि भाँती। सब तिज भजनु करौं दिन राती।। सुग्रीवकी इस दृढ़ प्रतिज्ञाकी सत्यताका प्रमाण भगवान् खयं अपने

श्रीमुखसे दे रहे हैं— जो कछु कहेहु सत्य सब सोई। सखा बचन मम मृषा न होई।। यदि सुग्रीवके हृदयमें कपट-वासना होती तो अन्तर्यामी प्रभुके श्रीमुखसे ऐसी बात न निकलती, अतः इसे सुग्रीवके हृदयकी शुद्धता (अनुकूलता) का सिटिफिकेट समझना चाहिये। सुग्रीवने तो अपनी ओरसे अपना सर्वस्व त्याग कर ही दिया था, उनकी प्रवृत्ति तो स्वामीके आज्ञापालनके लिये ही हुई थी। इसी कारणसे जब चातुर्मासके व्यतीत होनेपर सुग्रीव श्रीलखनलालजीके साथ श्रीरामजीके समीप आये, उस समय उन्होंने 'मैं पामर पसु किप अति कामी।' तथा 'बिषय मोर हिर लीन्हेउ ग्याना' इत्यादि वचनोंद्वारा अपनेको सब प्रकारसे दोषी ठहराकर भगवान्से प्रार्थना की तो भगवान् उनकी दीनतापर अत्यन्त प्रसन्न हुए और उनकी भरतजीसे समता करने लगे—

तब रघुपति बोले मुसुकाई। तुम्ह प्रिय मोहि भरत सम भाई।।

इस कथनद्वारा यह सूचित किया गया है कि जिस प्रकार श्रीभरतजीने निर्दोष होते हुए अपनेको ही सब अनर्थोंका कारण माना है, उसी प्रकार सुग्रीवने भी माना है। भाव यह है कि सुग्रीव तो सर्वत्यागकर भगवान्के भजनपर ही आरुढ़ थे, केवल भगवत्रेरणासे उन्होंने प्रवृत्ति स्वीकार की थी, तथापि उन्होंने भगवान्के सामने अपने दोषोंके लिये निजको ही अपराधी स्वीकार किया। यही कारण है कि भगवान्ने उनसे कहा—'तुम प्रिय मोहि भरत सम भाई।' अर्थात् 'भाई! तुम भरतजीके समान शुद्धहृदय होनेके कारण उन्होंके समान मुझे प्रिय हो।' इससे सिद्ध होता है कि सुग्रीवका हृदय सर्वथा विकारहीन था।

अब विभीषणजीको लीजिये, उनकी शुद्धहृदयताके अनेक प्रमाण हैं। यथा—

गए बिभीषन पास पुनि कहेउ पुत्र बर मागु। तेहिं माँगेउ भगवंत पद कमल अमल अनुरागु॥ तथा—

'साधु ते होइ न कारज हानी॥' 'तुम्ह सारिखे संत प्रिय मोरें॥'

--इत्यादि

इसके साथ भगवान्के श्रीमुखसे इस प्रमाणकी स्पष्ट्र पुष्टि हो जाती है। जब विभीषणने रारणागतिके समय भगवान्से प्रार्थना की—

उर कछु प्रथम बासना रही। प्रभु पद प्रीति सरित सो बही।।

—तब अन्तर्यामी परमप्रभुने सही कर दी कि—

जदिप सखा तव इच्छा नाहीं। मोर दरसु अमोघ जग माहीं।। यदि सचमुच विभीषणमें पूर्ण वैराग्य न होता तो अन्तर्यामी भगवान्के श्रीमुखसे 'तव इच्छा नाहीं' का सर्टिफिकेट उन्हें न मिलता।

अतः श्रीविभीषणजी अपनी सर्व-इच्छाओंका त्याग कर कहते हैं— अब कृपालु निज भगति पावनी। देहु सदा सिव मन भावनी।।

—तथा इसी दशामें उन्हें स्वामीकी इच्छाद्वारा राज्याभिषेक हुआ है। अतः सुग्रीव और विभीषण दोनों भक्तोंके हृदयोंमें निष्कामता तथा भगवद्भक्तिकी अनुकूलता सिद्ध है तथा दोनोंने अपने स्वामीकी आज्ञासे प्रवृत्ति स्वीकार कर आज्ञा-पालनरूप सेवा शिरोधार्य की है।

बाली यथार्थमें विरक्त तथा भगवद्धक्त न था। उसने जो कुछ किया, अपनी ही इच्छासे तथा कर्तृत्वाभिमानवश किया है; अतः उसके कार्योमें उसका हृदय भी शामिल था। इसीलिये उसे अपने कियेका फल भोगना पड़ा है और यही रहस्य है कि बालीके कर्मके लिये ग्रन्थकारने स्पष्ट 'अघ' शब्दका प्रयोग किया है।

यथा--

## 'जेहि अघ बधेउ ब्याध जिमि बाली।'

क्योंकि जो पाप जान-बूझकर इच्छापूर्वक किया जाता है, वह 'चूक' न होकर 'अघ' कहलाता है और अवश्यमेव भोक्तव्य होता है। किंतु जो पुरुष अपनी इच्छासे नहीं बल्कि पर-प्रेरणा, खामीकी आज्ञा अथवा अन्य किसी संयोगवश कुचालमें पड़ जाता है तो वह किसी अंशमें अपराधकी कोटिमें माना जा सकता है; जो सदा ही क्षम्य हो सकता है। इस रहस्यसे सुग्रीव और विभीषणके लिये 'अघ' राब्दका प्रयोग न करके केवल 'कुचाली' और 'करतूति' राब्दोंका प्रयोग हुआ है, अर्थात् केवल कर्मकी ही चूकको सूचित करते हुए हृदयकी शुद्धताकी ओर संकेत किया गया है। बालीके 'अघ' शब्दमें हियकी विकरालता सूचित होती है। 'सोई कुचाली' तथा 'सोइ करतूति' राब्द केवल कर्म-इन्द्रियोंसे किये जानेवाले कार्योंमें ऐक्य सूचित कर रहे हैं, हृदयकी अवस्थाकी सूचना नहीं देते। अतः इन भक्तोंके हियकी सुरित करके इनके कियेकी चूकपर प्रभुने अपने 'विरदसँभार' गुणके कारण स्वप्नमें भी ध्यान नहीं दिया, जैसा उपर्युक्त प्रसङ्गमें कहा गया है।

इस प्रकरणमें राब्दोंके आशय, पूर्वापर-प्रसङ्गोंके विचार तथा उपर्युक्त प्रमाणोंद्वारा बालीकी अघ-(पाप) शीलता और इन दोनों भागवतोंकी निर्विकारताका अन्तर भलीभाँति स्पष्ट हो जानेपर भी यदि कुछ और सूक्ष्मदृष्टिसे विचार करनेपर यह शङ्का हो कि इनके हृदयोंके शुद्ध होनेपर भी कर्मेन्द्रियोंद्वारा इनसे कुचाल क्यों हुई ? तो इसका उत्तर यह है कि यद्यपि बाली और रावण दोनों भगवद्विमुख अघी और अभिमानी पुरुष थे, तथापि इन दोनोंकी रानियाँ तारा और मन्दोदरी धर्मात्मा तथा भगवद्भक्ता थीं, जैसा कि उनके चित्रोंसे स्पष्ट होता है। दोनोंने अपने पितयोंको बारम्बार समझाकर हार मानी है। यही कारण है कि तारा और मन्दोदरीकी भक्ति देख प्रभुने ऐसा किया।

यथा-

पुरुष नपुंसक नारि वा जीव चराचर कोइ। सर्व भाव भज कपट तजि मोहि परम प्रिय सोइ॥

अतः राज्याभिषेकके समय महाराज श्रीरामचन्द्रजीने ताराको सुग्रीवकी पटरानी तथा मन्दोदरीको विभीषणकी पटरानी बनाकर इन दोनोंको राजगद्दीपर बैठाया, अतः इस प्रकरणपर इन भागवतोंपर आक्षेप करना उचित नहीं है; क्योंकि यहाँ अवसर ही ऐसा है। अतः संत-महात्माओंद्वारा बालीकी भाँति पाप-कर्म कैसे हो गये ? यह राङ्का जिज्ञासुओंके हृदयसे उपर्युक्त प्रमाणोंद्वारा निर्मूल हो जायगी—ऐसी आशा है; क्योंकि बाली और इन महात्माओंके विचारमें महान् अन्तर है।

अब दूसरी राङ्का यह है कि भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने बाली तथा इन दोनों भागवतोंके साथ एक ही प्रकारका बर्ताव क्यों नहीं किया ? इसका समाधान प्रभुका विरद ही है; क्योंकि भगवान् जिसका जैसा हृदय होता है, उसके साथ वैसा ही बर्ताव करते हैं। फिर भक्तोंके लिये तो क्या कहना है ?

जैसे--

जद्यपि सम निहं राग न रोषू। गहिहं न पाप पूनु गुन दोषू।। तदिप करिहं सम बिषम बिहारा। भगत अभगत हृदय अनुसारा।। तथा—

समदरसी मोहि कह सब कोई। सेवक प्रिय अनन्य गति सोई॥ पुनः—

जाके हौं हित सब प्रकार, चित, नाहिन आन उपाव। तिनहि लागि धरि देह करौं सब, डरौं न सुजस नसाव।।

फिर सुग्रीव और विभीषणने तो प्रभुकी ही आज्ञा मानकर तारा और मन्दोदरीको पटरानीके रूपमें स्वीकार किया था, तब उन्हें बालीके समान दण्ड क्यों दिया जाता ? एक अपराधीको किसीकी हत्या करनेके कारण फाँसीपर चढ़ाया जाता है; परंतु क्या जल्लादको, जो स्वामीकी आज्ञासे अपराधीको फाँसीपर ले जाता है, कभी उसका स्वामी हत्याका अपराधी बना दण्ड दे सकता है ? कदापि नहीं; क्योंकि जल्लाद तो वह काम स्वामीके आज्ञापालनरूपमें कर रहा है; तब भला उसपर जुर्म ही क्योंकर लगाया जा सकता है ?

अब यह बात रही कि श्रीप्रभु तो धर्म-संस्थापनके लिये ही अवतीर्ण हुए थे, फिर तारा और मन्दोदरीको पुनः सुग्रीव और विभीषणकी पटरानी बना सौ करोड़ योद्धा एक ही साथ लक्ष्मणजीके शरीरमें कैसे लगे?१०३

धर्मशास्त्र-विरुद्ध कार्य क्यों किया ? उत्तर यह है कि— तारा और मन्दोदरी—इन दोनोंका अवतार पञ्चकन्याओंमें है। जैसे— अहल्या द्रौपदी तारा कुन्ती मन्दोदरी तथा। पञ्चकं ना स्मरेन्नित्यं सर्वपातकनाशनम्॥

अंहल्या, द्रौपदी, तारा, कुन्ती तथा मन्दोदरी—ये पञ्चकन्याएँ प्रातःस्मरणीया हैं। इनका यह महत्त्व विख्यात है कि जब इनके पित परमधाम जायँ तो इनकी गणना कुँवारी कन्याओंमें हो। इसिल्ये इनको पञ्चकन्याकी पदवी प्राप्त है। अतः प्रभुने राज्याभिषेकमें इन्हें ही पटरानी बनाया।

इन प्रमाणोंसे स्पष्ट हो जाता है कि इस प्रसङ्गको लेकर भगवत् और भागवत दोनोंमें लाञ्छनकी राङ्का निर्मूल है। हाँ, कोई विश्वास न रखे तो दूसरी बात है, परंतु यह निःसन्देह है कि भगवत् और भागवतके कोई भी कर्तव्य लाञ्छनीय नहीं हो सकते।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### --×-

### २७—सौ करोड़ योद्धा एक ही साथ लक्ष्मणजीके शरीरमें कैसे लगे ?

शङ्का — लक्ष्मण-मेघनाद-युद्धके प्रसङ्गमें यह दोहा आया है — मेघनाद सम कोटि सत जोधा रहे उठाइ। जगदाधार सेष किमि उठै चले खिसिआइ।।

इसका अर्थ यह है कि 'श्रीलक्ष्मणजीके मूर्च्छित शरीरको मेघनादके समान सौ करोड़ योद्धा उठाकर रह गये; परंतु जगत्के आधार शेषजी (लक्ष्मणजी) उनसे कैसे उठ सकते थे ? इसिलये वे सब योद्धा लजाकर चले गये।'

यहाँ यह राष्ट्रा होती है कि केवल मेघनाद ही एक बहुत बड़ा वीर

और विशालकाय योद्धा था, फिर उसके समान सौ करोड़ योद्धा किस प्रकार एक साथ श्रीलक्ष्मणजीके शरीरको उठानेमें लग गये ? यदि यह कहा जाय कि उन्होंने पृथक-पृथक उठाया तो उतने समयतक श्रीरामदलके लोग श्रीलक्ष्मणजीकी ओरसे बेखबर रहे ? क्या मेघनादके समान सौ करोड योद्धा लङ्कामें थे ? जिस मेघनादकी समतामें श्रीलक्ष्मणजीके सिवा किसी औरको नहीं ठहराया गया, जिस मेघनादसे इन्द्रादि देवगण भी पराजय पा चके थे, जो मेघनाद लङ्कामें एक ही वीर गिना जाता था, उसके समान सौ करोड़ योद्धा और कहाँसे आ गये और उन्होंने किस प्रकार श्रीलक्ष्मणजीके शरीरमें हाथ लगाया २

समाधान-प्रश्न ठीक है। बालकाण्डके रावण-दिग्विजय-प्रकरणमें भी ये चौपाइयाँ आती हैं-

अतिबल कुंभकरन अस भ्राता। जेहि कहुँ नहिं प्रतिभट ज़ग जाता॥

बारिदनाद जेठ सुत तासू। भट महुँ प्रथम लीक जग जासू॥ इसिलये यह प्रश्न उठना स्वाभाविक है कि मेघनादके समान सौ करोड़ योद्धा कहाँसे आ गये और उन्होंने किस प्रकार श्रीलक्ष्मणजीके शरीरको उठानेकी चेष्टा की ? परंतु ऐसी शङ्काएँ तभीतक उत्पन्न होती हैं, जबतक हम केवल अपनी मानवी बुद्धिसे तात्पर्य निकालनेकी चेष्टा करते हैं; फलतः जहाँ अपनी बुद्धि काम नहीं करती, वहाँ हम अतिशयोक्ति मान लेते हैं, श्रीमानसजीके यथार्थ अर्थका बोध तो तभी होता है, जब श्रद्धा-विश्वासपूर्वक उनकी शरण ग्रहण कर ली जाती है। तब तो श्रीमानसजीकी कृपासे विनय-पत्रिकाकी 'असुझ सुझाव सो' और मानसकी 'सोइ जानइ जेहि देहु जनाई' ये पंक्तियाँ स्वभावतः चिरतार्थ हो जाती हैं। अस्तु,

इस राङ्काके समाधानमें मुझ 'दीन'की ओरसे जो कुछ निवेदन किया जायगा, उसका आधार श्रीमानसजीकी कृपा ही है। मेरी समझसे रावण-दिग्विजय-प्रकरणकी उपर्युक्त चौपाइयोंके नीचेकी चौपाई और दोहेपर ध्यान देनेसे सब बातें स्पष्ट हो जाती हैं। उनको पढ़नेपर यह विदित हो जाता है कि संसारके और किसी भागमें कुम्भकर्ण और मेघनादके समान कोई वीर नहीं था, परंतु लङ्कामें उनके-जैसे अगणित वीर थे। यथा— जेहि न होइ रन सनमुख कोई। सुरपुर नितिहं परावन होई।। कुमुख अकंपन कुलिसरद धूमकेतु अतिकाय। एक एक जग जीति सक ऐसे सुभट निकाय।।

तात्पर्य यह है कि रणमें मेघनादका सामना कोई भी नहीं कर सकता था, स्वर्गमें तो उसके भयसे नित्य भगदड़ मची रहती थी, लेकिन भीमकाय कुम्भकर्ण और महाबली मेघनादके अतिरिक्त भी दुर्मुख, अकम्पन, वज्रदन्त, धूमकेतु, अतिकाय आदि ऐसे अनेक योद्धा थे, जो अकेले ही सारे जगत्को जीत सकते थे, अतः दोहेका 'ऐसे सुभट निकाय' पद 'मेघनाद सम कोटि सत जोधा' इस युक्तिकी सत्यता सिद्ध कर देता है। अब उसकी पृष्टिके लिये कुछ और खोज कीजिये। लङ्काकाण्डका निम्नलिखित छन्दार्द्ध और इसके बादका दोहा १०१ देखिये—

श्रीराम रावन समर चरित अनेक कलप जो गावहीं। सत सेष सारद निगम किंब तेउ तदिप पार न पावहीं।। ताके गुन गन कछु कहे जड़मित तुलसीदास। जिमि निज बल अनुरूप ते माछी उड़इ अकास।।

श्रीराम-रावण-युद्ध केवल ३२ दिनतक हुआ था। लेकिन हजार मुखवाले सैकड़ों शेषनाग, अमित वाग्विशारदा सरखती, अनुपम शिक्तसम्पन्न अपौरुषेय वेद और शुकादि मनीषिगण यदि उस श्रीराम-रावण-युद्धका कथन बत्तीस वर्ष नहीं, बत्तीस युग नहीं, अनेक कल्पोंतक अहर्निश करते रहें तब भी पार नहीं पा सकते। यह क्यों ? इसिलये कि असीमकी सीमा, अथाहकी थाह और अमितिकी मिति नहीं हो सकती। उदाहरणार्थ श्रीरामदल और रावणदलकी संख्या तथा बलविषयक उक्तियोंको देखिये—

श्रीरामदलकी संख्या—'सो मूरख जो करन चह लेखा !' रावणदलकी संख्या—'गनै को पार निसाचर जाती !' श्रीरामदलका बल—'अस कपि एक न सेना माहीं। जो न तुम्हिह जीतै रन माहीं।।'

रावणदलका बल-

'एक एक जग जीति सक ऐसे सुभट निकाय ॥'

इन युक्तियोंसे स्पष्ट हो जाता है कि श्रीरामदल तथा रावणदलकी संख्या और बलका वर्णन नहीं किया जा सकता। न तो संख्याकी कोई गणना है और न एक-एक वीरके बलकी कोई इति है। सब कुछ अकथनीय है। इसीलिये प्रन्थकार श्रीतुलसीदासजीने दोहेमें 'कछु' शब्द देकर यह व्यक्त किया है कि उस समर-चरित्रकी केवल दो बातें ही कही जा सकी हैं, अर्थात् रामदलमेंसे केवल दो वीर—अङ्गद और हनुमान् तथा रावणदलमेंसे भी केवल दो वीर—कुम्भकर्ण और मेघनाद—ले लिये गये और प्रधानतः उन्हींके समर-चरित्रका वर्णन करनेकी इच्छा हुई। लेकिन जब देखा गया कि उनके भी पूर्ण पुरुषार्थका वर्णन नहीं हो सकता, तब उनके एक-एक अङ्गविशेषका चरित्र ले लिया गया, अर्थात् श्रीअङ्गदजीके केवल पद (लात) का बल, श्रीहनुमान्जीके हाथकी मुद्री (मुष्टिक) का बल और इसी प्रकार कुम्भकर्णका एकमात्र शारीरिक बल तथा मेघनादका केवल मायिक बल वर्णन किया गया और उसीका बड़ा विस्तार हो गया। अब क्रमशः इन सबके प्रमाण देख लिये जायँ। पहले अङ्गदजीके पदबलका प्रमाण—

'सभा माझ पन करि पद रोपा।' मम चरन सकसि सठ टारी।' 'भूमि छाँड्त न कपि चरन। 'अस कहि अंगद मारा लाता। ' 'गहि भूमि पारचो लात मारचो बालिसुत प्रभ पहिं गयो। अब श्रीहनुमान्जीके मुष्टिकबलका प्रमाण लीजिये—

'मुष्टिक मारि चढा तरु जाई। ' 'मुठिका एक ताहि कपि हनी। मारुतसुत मुठिका हनेऊ।' 'मुठिका एक ताहि कपि माराः। '

इस प्रकार हनुमान्जीके मुष्टिकबलके अनेकों प्रमाण हैं। अब कुम्भकर्णके एकमात्र शारीरिक बलका प्रमाण देखिये—

'कुंभकरन दुर्मद रन रंगा। चला दुर्ग तिज सेन न संगा॥' 'नाथ भूधराकार सरीरा। कुंभकरन आवत रनधीरा॥' 'मुख्यो न मनु तनु टरचो न टारचो। जिमि गज अर्क फलिन को मारचो॥' 'कोटिन्ह गिह सरीर सन मर्दा। कोटिन्ह मीजि मिलव मिह गर्दा॥' 'धरिन धसइ धर धाव प्रचंडा। तब प्रभु काटि कीन्ह दुइ खंडा॥'

कुम्भकर्णका सिर कट गया था; परंतु फिर उसका घड़ दौड़ रहा था और उससे पृथ्वी धसकती जाती थी। जब उस घड़के श्रीरामचन्द्रजीने काटकर दो खण्ड कर दिये, तब उसकी मृत्यु हुई। इतना पराक्रमशाली था कुम्भकर्णका शरीर! अब मेघनादके मायाबलका प्रमाण शेष है—

'उठि बहोरि कीन्हिसि <u>बहु माया</u>। जीति न जा**इ प्रभं**जन जाया॥' (सुन्दरकाण्ड)

'देखि प्रताप मूढ़ खिसिआना। करै लाग <u>माया</u> बिधि नाना॥' (लङ्काकाण्ड)

जासु प्रबल माया बस सिव बिरंचि बड़ छोट।
ताहि दिखावड़ निसिचर निज <u>माया मित</u> खोट।।

'किप अकुलाने <u>माया देखें</u>। सब कर मरन बना एहि लेखें।।'

एक बान काटी सब माया। जिमि दिनकर हर तिमिर निकाया।।

'मेघनाद <u>मायामय</u> रथ चढ़ि गयउ अकास। गर्जेउ अट्टहास करि भइ कपि कटकिह त्रास।।' 'अवघट घाट बाट गिरि कंदर। <u>माया बल</u> कीन्हेसि सर पंजर।।'

अस्तु, दोनों दलोंके असंख्य सेनानियोंमेंसे केवल दो-दो वीरोंके एक-एक अङ्गके बलका यिंकिचित् वर्णन करनेके कारण ही 'ताके गुन गन कछु कहे जड़मित तुलसीदास' कहा गया है। इतनेसे 'कछु' का भाव तो प्रकट हो गया, अब अपनेको 'जड़मित' क्यों कहा गया— इसपर विचार करना है! श्रीग्रन्थकारका भाव यह है कि 'मैं खामी श्रीरामजीका सेवक हूँ। मुझे अपने खामीके ऐश्वर्य अथवा माधुर्यका वर्णन करना था तो उचित यह था कि अधिकाधिक उत्तमताके साथ साङ्गोपाङ्ग वर्णन करता; क्योंकि उच्च बुद्धिवाले सेवक अपने खामीके बल-वैभवको बढ़ा-चढ़ाकर ही कहते हैं। परंतु मेरे-जैसे साधारण बुद्धिवालेने बढ़ा-चढ़ाकर कहनेकी बात कौन कहे; अपने खामीके वास्तविक चित्रका कोट्यंश भी नहीं कहा। इसिलये ऐसा अयोग्य कार्य करनेके नाते मैं अवश्य ही 'जड़मित' हूँ।' अतएव इन सब प्रसङ्गोंको ध्यानपूर्वक पढ़नेसे निःसंदेह यह सिद्ध हो जाता है कि लङ्कामें मेघनादके समान करोड़ों (अगणित) योद्धा थे और इसिलये 'मेघनाद सम कोटि सत जोधा रहे उठाइ' कहा गया है।

अब रही यह राङ्का कि केवल मेघनाद ही एक बड़े वीर और विशालकाय योद्धा थे; उनके-जैसे करोड़ों योद्धाओंने एक साथ कैसे श्रीलक्ष्मणजीके शरीरको उठानेकी चेष्टा की ? इसका समाधान यह है कि श्रीलक्ष्मणजी साक्षात् श्रीशेषके अवतार थे। उनके दिव्य विग्रहमें बढ़ने-घटने आदिकी सामर्थ्य थी। उन प्रभुने यदि अपना विस्तार बढ़ाकर एक साथ करोड़ों राक्षसोंके सामने ऐश्वर्य प्रकट किया और इस प्रकार उनका मान मर्दन किया तो इसमें आश्चर्य करनेकी कोई बात नहीं है। लीला ही करनेके लिये प्रभु अवतरित हुए थे और प्रभुके लिये कोई लीला असाध्य नहीं है। असाध्य है

उनकी लीलाओंका पार पाना ! इसिलये हमें प्रभुकी लीलामें किसी प्रकारका संदेह नहीं करना चाहिये।

श्रीलक्ष्मणजीके रारीरको सब राक्षसोंने एक साथ ही उठानेकी चेष्टा की। पृथक्-पृथक् उठानेका प्रसङ्ग ही नहीं है। पृथक्-पृथक् उठानेका अर्थ करनेसे रारीरकी गुरुताका ऐश्वर्य प्रकट नहीं होता और तभी यह राङ्का पैदा होती है कि एक-एक करके उन सभी राक्षसोंके उठानेतक श्रीरामदलके लोग श्रीलक्ष्मणजीकी ओरसे क्यों और कैसे बेखबर रहे ? यह राङ्का सर्वथा निर्मूल है। श्रीरामजीको अपने दलको खबर बराबर रहती थी। ज्यों ही दल लौटा है, त्यों ही 'लिछमन कहाँ बूझ करुनाकर' और 'तब लिंग ले आयउ हनुमाना' आया है। इससे सिद्ध होता है कि श्रीरामदलके लोग क्षणभरके लिये भी श्रीलक्ष्मणजीकी ओरसे बेखबर नहीं थे।

सियावर रामचन्द्रकी जय !

#### - \*- bus fi

#### २८—श्रीरामका विलाप

श्रीलखनलालजीको शक्ति लगनेपर मूर्च्छित हुआ देख श्रीरामचन्द्रजीके विलापके प्रसङ्गमें निम्नाङ्कित चौपाइयोंपर बहुधा विविध प्रकारके अर्थ सुने जाते हैं, परंतु उनसे श्रीमानस-जिज्ञासुओंकी पिपासा शान्त नहीं होती, पाठकोंकी सेवामें श्रीरामजीके प्रेरणानुसार यथामित इनका यथार्थ भाव समर्पित किया जा रहा है—

जौं जनतेउँ बन बंधु बिछोहू। पिता बचन मनतेउँ नहिं ओहू।। सुत बित नारि भवन परिवारा। होहिं जाहिं जग बारहिं बारा।। अस बिचारि जियँ जागहु ताता। मिलड़ न जगत सहोदर भ्राता।।

यह तो सभी जानते हैं कि परम प्रभु श्रीरामचन्द्रजी जगत्के कल्याणार्थ जो लीलाएँ करते हैं, यह लीला भी उन्हींमेंसे एक है। इस प्रसङ्गके प्रारम्भमें ही श्रीयन्थकारने लिख दिया है कि-

उहाँ राम लिछमनिह निहारी। बोले बचन मनुज अनुसारी।।

परंतु 'मनुज अनुसारी' पदका अर्थ करते समय यह खयाल रखना होगा कि वह अर्थ श्रीमर्यादापुरुषोत्तमके अवतारकी मर्यादासे बाहर न हो। बहुत-से सज्जन यहाँ यह अभिप्राय लेते हैं कि विलाप करनेकी अवस्थामें हृदयमें शोककी अधिकताके कारण उन्मादवश अनर्गल शब्द निकल ही जाते हैं और इसी कारण श्रीरामचन्द्रजीके मुखसे भी वैसी लीला करते समय ये निरर्थक शब्द निकल गये हैं, परंतु यह ठीक नहीं, क्योंकि श्रीरघुनाथजीने माधुर्य-लीलामें भी परमधीर, सत्यवादी और सत्यधर्मी पुण्यश्लोकके ही आचारको अपने चरित्रद्वारा प्रकट किया है। यथा—'सत्यवाक्यो दृढव्रतः' (मूल-रामायण श्लोक २) अतः श्रीरामचन्द्रजीकी किसी भी अवस्थाके चरित्रमें विपरीत भावना संगत नहीं हो सकती। श्रीमानसके अर्थमें इस भावकी रक्षा करते हुए ही अर्थ करना उचित होगा, क्योंकि—

### जे गावहिं यह चरित सँभारे। तेइ एहि ताल चतुर रखवारे।।

उपर्युक्त चौपाइयोंका साधारणतः भावार्थ यही होता है—'श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं कि जो हम जानते कि वनमें भाईसे विछोह होगा तो पिताजीका वह (ओहू) वचन न मानते। यहाँ 'ओहू' का अभिप्राय है, वह पहला वचन नहीं मानते, केवल दूसरा वचन मानकर शृङ्गवेरपुरसे गङ्गास्त्रान कर वनको देखकर ही अयोध्या लौट जाते।

'ओहू' राब्द यहाँ 'यह' और 'वह' दो निश्चयवाचक सर्वनामोंकी अपेक्षा करता है; क्योंकि 'वह' बिना 'यह' की अपेक्षाके नहीं प्रयुक्त हो सकता। इसिलिये 'यह' तथा 'वह' दोनोंके निर्देशके लिये दो वाक्योंका अनुसंधान करना ही होगा। श्रीरामचन्द्रजीके वनगमनके सम्बन्धमें श्रीदशरथजी महाराजके दो वचन प्रमाण भी हैं। पहला तो श्रीकैकेयीजीके वर-याचनानुसार चौदह वर्षोंके लिये श्रीरामचन्द्रजीको वनवास देनेके सम्बन्धमें है—जिसके निर्देशके

लिये 'वह' संकेत हुआ है, जो दूरवर्ती निश्चयवाचक सर्वनाम है। 'वह' के द्वारा निर्देशित प्रथम वचनके प्रमाण हैं—

. 'हम पितु बचन मानि बन आए।' 'मोहि दीन्ह पितु आयसु आना।' 'पितु आयसु भूषन बसन तात तजे रघुबीर।' 'पिता बचन तजि राजु उदासी।दंडक बन बिचरत् अबिनासी।

इत्यादि।

दूसरा वचन वनको पयान करते समय श्रीसुमन्तजीके प्रति महाराजने कहा था—

> सुठि सुकुमार कुमार दोउ जनकसुता सुकुमारि। रथ चढ़ाइ देखराइ बनु फिरेहु गएँ दिन चारि॥

—इसी वचनको शृङ्गवेरपुर पहुँचनेपर श्रीसुमन्तजीने श्रीरामचन्द्रजीसे कहा था—

बनु देखाइ सुरसरि अन्हवाई। आनेहु फेरि बेगि दोउ भाई॥ लखनु राम सिय आनेहु फेरी। संसय सकल सँकोच निबेरी॥

नृप अस कहेउ गोसाइँ जस कहड़ करौं बलि सोइ।

अभिप्राय यह है कि श्रीरामचन्द्रजी इसी वचनको माननेका संकेत कर उस प्रथम वचन, चौदह वर्षके लिये वनवासकी आज्ञाके नहीं माननेका निर्देश कर रहे हैं। इस प्रकारके भावार्थमें यह विवेक स्पष्ट बना रहता है कि पिताका वचन मानना पुत्रका धर्म है। और यहाँ पिताके दो वचन वनसम्बन्धी आते हैं— पहला चौदह वर्षके वनवासका तथा दूसरा शृङ्गवेरपुरसे ही गङ्गास्नान कर वन देखकर लौट आनेका; इनमेंसे कोई भी माननेसे पितृ-आज्ञाका पालन हो जाता है। इसीका लक्ष्य कर श्रीरामचन्द्रजी कह रहे हैं कि 'यदि मैं जानता कि वनमें बन्धुका विछोह होगा तो पिताके उस वचन अर्थात् चौदह वर्षके वनवासकी आज्ञाको न मानता, दूसरे वचनको मानकर शृङ्गवेरपुरसे लौट

जाता।' धर्मात्मा पुरुषोंके पश्चात्तापमें भी धर्मच्युति अथवा धर्म-विरोधका भाव नहीं झलकता, यही तो गौरव है।

इस 'ओह' राब्दके और भी भावार्थ लिये जाते हैं। कुछ सज्जन कहते हैं कि बालकपनमें एक बार मेघनाद घड़ियालका रूप धारणकर सरयूके किनारे आया था। उसी समय श्रीरामचन्द्रजीने उसे मार डाला होता, परंतु पिताकी आज्ञासे नहीं मारा था; उसीको स्मरण कर श्रीरघुनाथजी कह रहे हैं कि 'पिता बचन मनतेउँ निहं ओहू।' कुछ लोग 'ओहू' से श्रीलखनलालजीके वन चलनेके जिद्दको और कुछ लोग श्रीसीताजीकी कनकमृग मारकर लानेकी प्रार्थनाको अभिप्रेत समझते हैं अर्थात् श्रीलंखनलालको वन नहीं लाते तथा कनकमृगको मारने नहीं जाते—यह आशय लेते हैं, जो सङ्गत नहीं जान पड़ता, क्योंकि वह वचन पिताके वनगमनके सम्बन्धमें होना चाहिये और ये प्रसङ्ग ही दूसरे हैं। इसके अतिरिक्त इन भावोंके लेनेमें पितृ-अवज्ञा होती है। जो मर्यादापुरुषोत्तमकी मर्यादाके विरुद्ध है। 'ज्यैं जनतेउँ बन बंधु बिछोहू' अर्थात् यदि वनमें आनेसे बन्धु विछोह होगा, इसे मैं जानता—यहाँ वनका स्पष्ट उल्लेख है; इसिलये बाल्यावस्थाकी मेघनादकी दंतकथाका इससे कोई सम्बन्ध ही नहीं रह जाता। फिर यदि 'ओहू' का अभिप्राय लखनलालका वन आनेके समयका हठ मान लें तो पिता-वचनका अर्थ छूट जाता है; अंतएव दोनों प्रसङ्गोंमें पितृ-अवज्ञा हो जाती है। जानकीजीका कनकमृगके मारनेका वचन तो वनमें आनेके दस-बारह वर्ष बादका है, अतः यह अर्थ भी सङ्गत नहीं। इसिलये पिताके ही दोनों वचनोंसे, जो वन-गमन-सम्बन्धी थे, पहला न मानकर पिछला ही माननेका संकेत इन चौपाइयोंमें मालूम होता है तथा धर्मतः इसमें कोई विरोध भी नहीं आता।

इस प्रकार 'सहोदर भ्राता' पर जो राङ्का की जाती है, विचारसे वह भी निर्मूल ठहरती है। यहाँ जिस भावको लक्ष्य कर 'मिलड़ न जगत सहोदर भ्राता' कहा गया है, उसका लक्ष्य पिताके ही सम्बन्धसे है। श्रीरामजी कह रहे हैं कि 'सुत और वित्त (धन), नारी, भवन और परिवार—सब मुझे फिरसे प्राप्त हो सकते हैं; परंतु अब सगा भाई दूसरा नहीं प्राप्त हो सकता। क्योंकि पिताका स्वर्गवास हो गया है और दूसरा भाई तो माता-पिता दोनोंके जीवनमें ही पैदा हो सकता है। यहाँ पिताके ऊपर प्रधान लक्ष्य होनेके कारण एक पितासे सहोदरता अर्थात् सगा भाई होना सिद्ध ही है, माता-पिता दोनोंके उदरके सम्बन्धमें पिताकी ही एकता सगेपनमें पर्याप्त है। फिर भी यदि अधिक गम्भीरतापूर्वक विचार किया जाय तो स्पष्ट हो जाता है कि श्रीराम आदि चारों भाई माता-पिताके रज-वीर्यसे तो उत्पन्न थे नहीं, गर्भाधानके लिये अग्निदेवके दिये हुए चरुसे ही जब चारों भाई उत्पन्न हुए थे तो उनकी सहोदरताके विषयमें शङ्का कैसे हो सकती है? सहोदर भ्राताके गुणोंका प्रमाण देकर भी लोग सिद्ध करते हैं, इस दृष्टिसे भी श्रीलखनलालजी योग्यतम थे। अतः सर्वतोभावेन इनका सहोदर होना सत्य और संगत है।

निज<sup>२</sup> जननी<sup>३</sup> के<sup>९</sup> एक<sup>६</sup> कुमारा<sup>७</sup>। तात<sup>१</sup> तासु<sup>४</sup> तुम्ह<sup>५</sup> प्रान<sup>८</sup> अधारा<sup>१०</sup>॥

—उपर्युक्त अर्द्धालीका अन्वय ठीक समझनेके लिये ही अन्वयाङ्क लगा दिये गये हैं, उन्हें देखकर भावार्थ ठीक समझमें आ जायगा। अर्थात् 'भाई! मेरी जो माता है, उसके तुम एक कुमार प्राणके आधार हो।' सौंपेसि मोहि तुम्हिह गिह पानी। सब बिधि सुखद परम हित जानी।।

अर्थात् उस माताने मुझको सब प्रकार सुखदाता और परम हितू जानकर तुम्हारा हाथ पकड़कर सौंप दिया है।

उत्तरु काह दैहउँ तेहि जाई। उठि किन मोहि सिखावहु भाई।।

अर्थात् 'उस माताको मैं जाकर क्या उत्तर दूँगा; भाई ! उठकर मुझे क्यों नहीं सिखाते ?'

'निज' शब्द सदैव अपनेका ही बोधक हुआ करता है ? यहाँ जब वक्ता श्रीरामजी हैं तो अपनेको ही 'निज' कह रहे हैं, इसमें संदेह नहीं। प्रमाण— 'निज सिद्धांत सुनावउँ तोहीं।' 'मैं पुनि निज गुर सन सुनी कथा सो सूकर खेत।' इसिलये निज जननीसे कौसल्याजीका लक्ष्य हुआ, वे सुमित्राजीके दोनों कुमारोंमें एक लखनलालको अपना प्राणाधार ही मानती थीं; क्योंकि— बारेहिं ते निज हित पति जानी। लिछमन राम चरन रित मानी।। तथा—

भरत सनुहन दोनउ भाई। प्रभु सेवक अति प्रीति बड़ाई।। अतएव श्रीरामजीके साथ लखनलालजीकी विशेष प्रीति देखकर तथा नित्य अपने ही महलमें दोनोंको खेलते देखकर कौसल्याजीकी उनपर अधिक प्रीति बढ़ गयी थी, इसीसे श्रीलखनलाल उनके प्राणाधार हो गये थे। 'एक' शब्दका अभिप्राय यह है कि दोनों भाइयोंमें तुम एक—दो पदार्थोंके रहते निश्चयार्थक 'एक' शब्द लगाना ही पड़ता है।

'सौंपना' शब्दका प्रयोग भी श्रीकौसल्याजीद्वारा ही युक्तिसंगत हो सकता है; क्योंकि यदि सुमित्राजी अपने बेटेको इस प्रकार सौंपकर उसका श्रीरामजीपर भार देतीं तो इससे प्रेमके बदले स्वार्थ ही सूचित होता है। उसका भाव होता कि 'मेरा लड़का आपके साथ वन जाता है; जो कुछ बाधा आवेगी, उसके आप जिम्मेवार हैं।' ऐसा होनेसे सारा महत्त्व ही चला जाता है; किंतु श्रीरामसे जब यही बात कौसल्याजी कहती हैं तो इसकी महत्ता बढ़ जाती है। पुनः कौसल्याजीके भवनमें तो श्रीरघुनाथजी एवं लखनलालजीका एकत्र होना पाया भी जाता है, पर सुमित्राजीके भवनमें तो अकेले श्रीलखनलालके ही आज्ञा माँगनेके लिये जानेका उल्लेख मिलता है—

मागहु बिदा मातु सन जाई। आवहु बेगि चलहु बन भाई। जब सुमित्राजीके भवनमें श्रीरघुनाथजी गये ही नहीं, तो फिर सौंपना कैसे होता ? श्रीमद्वाल्मीकीय रामायणसे तो सिद्ध है कि श्रीकौसल्याजीने ही लखनलालजीको श्रीरामके हाथोंमें सौंपा था—

अभिवाद्य च कौसल्यां रामेऽपि प्रस्थिते वने । सौमित्रिं निजहस्तेन राघवस्यापि सार्पयत् ॥ अब रही यह बात कि वन-गमनके समय तो श्रीमानसमें किसीके भी सौंपनेका उल्लेख नहीं किया गया है। इसका उत्तर यह है कि ग्रन्थकारको ग्रन्थके सम्पूर्ण विषयका ज्ञान होता है। बहुत विषयोंकी पुनरावृत्ति (दो बार आने) के दोष तथा अन्य गूढ़ मर्मोंके कारण आगे जाकर ही उसका उद्घाटन करना अच्छा समझकर पीछे सूचित किया जाता है। जैसे—

रामानुज लघु रेख खचाई। सोउ नहिं नाघेउ असि मनुसाई॥

इस सीता-हरणके समयके प्रसङ्गको वहाँ न देकर इसे मन्दोदरीके द्वारा सूचित करा दिया है तथा रावण और बाणासुरके आगमनका उल्लेख जनकपुरमें राजसभाके अवसरपर न करके श्रीसुनयनाजीके द्वारा सूचित करा दिया गया है कि 'रावण बान छुआ नहिं चापा।' इसी प्रकार शृङ्गवेरपुरमें लौटते समय श्रीसुमन्तके प्रति जो कथन श्रीरघुनाथजीका हुआ था; उसका वहाँ उल्लेख न कर श्रीअयोध्यामें लौटनेपर उसे श्रीसुमन्तके मुँहसे कहलाया है। ठीक इसी प्रकार यहाँ भी श्रीकौसल्याजीका ही सौंपना सिद्ध भी हो जाता है।

इन चौपाइयोंके और भी अर्थ किये जाते हैं। कुछ सज्जन 'एक कुमारा' में 'एक' का अर्थ 'प्रधान' लेकर सुमित्राजीका ही सौंपना सिद्ध करते हैं जो युक्तिसंगत नहीं जान पड़ता; तथा राब्दोंको तोड़कर 'निज जन' अर्थात् अपने दास और 'नीके' अर्थात् सुन्दर इस प्रकार अर्थ करते हैं, इसमें 'सौंपिसि' का अर्थ-सम्बन्ध नहीं मिलनेसे वह असङ्गत हो जाता है। अन्य टीकाकारोंने जो 'निज जननी के एक कुमारा' श्रीरामचन्द्रजीको मानकर उनके प्राणके आधार लखनलालको लिखा है, वहाँ भी सौंपनेका सम्बन्ध छूट जाता है। इस प्रकार अन्य अर्थोंमें अनेकों त्रुटियाँ आ जाती हैं, परंतु हमारे उपर्युक्त अर्थमें कोई त्रुटि न होकर वाल्मीकीय रामायणसे भी संगति मिल जाती है! एवं मर्यादा-पुरुषोत्तम श्रीरामचन्द्रजीको अपने सम्भावित विरदकी चिन्ता भी धर्मतः युक्त ही हैं, जो यहाँ स्पष्ट लिक्षत होती है। अतः श्रीरामचन्द्रजीके वचन सत्य और धर्ममूलक ही हैं, अनर्गल नहीं। किसी-किसी प्रतिमें 'प्रभु बिलाप' के स्थानमें

'प्रभु प्रलाप' पाठ है, जिसके कारण टीकाकार लोग 'प्रलापोऽनर्थकं वचः' के प्रवाहमें झूठ-मूठ बह जाते हैं। पर स्मरण रहे, श्रीरामके वचन कभी अनर्थक हो ही नहीं सकते।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

## २९—क्या सचमुच प्रभु श्रीरामचन्द्रजी अपने सेवक-का दोष नहीं देखते ? फिर न्यायी कैसे ?

**राङ्का** —श्रीरामचरितमानसके उत्तरकाण्डके आरम्भमें श्रीभरतजीने कहा है—

जन अवगुन प्रभु मान न काऊ। दीनबंधु अति मृदुल सुभाऊ।। अर्थात् 'प्रभु श्रीरामचन्द्रजी सेवकका अवगुण कभी नहीं मानते। वे दीनबन्धु और अत्यन्त मृदुल खभावके हैं।' इस कथनसे क्या सिद्ध होता है ? परमेश्वर श्रीरामचन्द्रजी न्यायी हैं अथवा अन्यायी ? यदि न्यायी हैं तो कैसे ?

समाधान—परमेश्वर श्रीरामचन्द्रजीमें अन्याय कहाँ ? वे दीनबन्धु अत्यन्त कोमल खभाववाले और करुणाके धाम होते हुए भी परम न्यायाधीश हैं। सबसे पहले 'जन' शब्दको समझ लेना चाहिये। अरण्यकाण्डमें महर्षि नारदजीके प्रति ये श्रीमुखके वाक्य हैं—

गह सिसु बच्छ अनल अहि धाई। तहँ राखड़ जननी अरगाई।। प्रौढ़ भएँ तेहि सुत पर माता। प्रीति करइं नहिं पाछिलि बाता।। मोरें प्रौढ़ तनय सम ग्यानी। बालक सुत सम दास अमानी।। जनहिं मोर बल निज बल ताही। दुहु कहँ काम क्रोध रिपु आही।।

यहाँ 'जन' राब्दका स्पष्टीकरण 'बालक सुत' अर्थात् दूध पीनेवाले बच्चेकी उपमा देकर किया गया है और सरकार श्रीरामचन्द्रजी अपनेको स्वयं माताके स्थानमें बतला रहे हैं—'करउँ सदा तिन्ह के रखवारी। जिमि बालक

राखड़ महतारी।' ऐसी स्थितिमें विचारनेकी बात है कि स्तन पीनेवाला बालक जब माताकी गोदसे उतरकर खेलते-खेलते साँप या अग्निको खिलौना समझता हुआ अज्ञानतावश उसे पकड़ने दौड़ता है, तब माता अपने उस बालकको दोषी मानकर उसका न्याय करने बैठती है अथवा दौड़ंकर उसकी रक्षा करनेमें अपना दोष मानती है ? हाँ, जब वही नादान बच्चा सयाना हो जाता है तब वह माता अपने उस 'प्रौढ़ तनय' पर प्रीति तो वैसी ही करती है, परंत 'निहं पाछिलि बाता ।' अर्थात् पहलेके समान उसकी रखवाली करना छोड़ देती है और उसको सुधारनेके लिये उसकी जरा-जरा-सी गलतियोंको भी अवगुण मानकर उसपर कठिन शासन किया करती है तथा उस अवस्थामें ऐसा न करनेमें ही अन्याय समझती है। ठीक यही बात भगवान् और उनके जनोंके बीच है। कारण यह है कि जो जन सर्वभावसे श्रीभगवान्के सच्चे शरणागत एवं प्रपन्न होते हैं, उनके मन-वचन-कर्म— तीनोंपर भगवान्का ही साम्राज्य रहता है। वे अपनेको कठपुतलीकी भाँति और अपने प्रभुको पुतली नचानेवाले सूत्रधार— यन्त्रीकी भाँति मानकर तद्गत, तल्लीनं और तदधीन रहते हैं। जब उन जनोंके अन्तःकरण विलग रहते ही नहीं, तब अवगुण किसमें माना जाय ? जिनका 'अहं' और 'मम' दोनों ही प्रभुके बन रहे हैं (देखिये आलवन्दार स्तोत्र—'मम नाथ ! यदस्ति योऽस्म्यहं सकलं तद्धि तवैव माधव। नियतस्वमिति प्रबुद्धधीरथवा किं नु समर्पयामि ते।') जो तनु और तनुकी छायाकी भाँति भगवान्की प्रेरणासे ही अपना हिलना-डोलना मानते हैं, उन जनोंका अवगुण मानना ही अन्याय कहा जा सकता है और इसीलिये उपर्युक्त प्रसङ्गमं सरकार श्रीनारदजीसे स्पष्ट कह देते हैं---

सुनु मुनि तोहि कहउँ सहरोषा। भजिह जे मोहि तिज सकल भरोसा।। अर्थात् जो सर्वोपायशून्य तथा अनन्यगित होकर मेरा भजन करते हैं; उन्होंके साथ 'निज जन' के नाते यह दया और दीनबन्धुता निबाही जाती है। इसी प्रकार मानसके और-और प्रसङ्गोंमें भी वैसे जनोंके लिये ऐसे वचनोंके कई प्रमाण पाये जाते हैं। यथा किष्किन्धाकाण्डमें श्रीमारुतिजीके प्रति ये वचन कहे गये हैं—

समदरसी मोहि कह सब कोऊ। सेवक प्रिय अनन्य गित सोऊ॥ सो अनन्य जाकें असि मित न टरइ हनुमंत। मैं सेवक सचराचर रूप स्वामि भगवंत॥

भगवान् श्रीरामचन्द्रजी हनुमान्जीसे कह रहे हैं कि मुझ परमात्मा परमेश्वरको सब लोग समदर्शी अर्थात् सारे जगत्को एक दृष्टिसे देखनेवाला कहते हैं, परंतु इस जगत्में जो जीव अनन्यगति होकर मेरा सेवक बन जाता है, उसीसे मैं प्रियभावका नाता मानता हूँ, क्योंकि उसकी बुद्धिमें सेवक और खामी—केवल दो ही रह जाते हैं; वह अपनेको सेवक मानता है और चराचर जगत्को खामिरूप मानता है! अतः जब उसी दृष्टिमें खामीके अतिरिक्त और कुछ रह ही नहीं जाता तब मैं किसके साथ उसकी बराबरी करके उसके लिये समदृष्टि कर सकूँ। इसीलिये उसे प्रिय मानता हूँ।

पुनः अवधकाण्डमें चित्रकूटके मार्गमें भी इसी प्रकारके वचन कहे गये हैं—
सुनु सुरेस उपदेसु हमारा। रामहि सेवकु परम पिआरा॥
मानत सुख सेवक सेवकाई। सेवक बैर बैरु अधिकाई॥
जद्यपि सम निहं राग न रोषू। गहिंह न पाप पूनु गुन दोषू॥
करम प्रधान बिस्व करि राखा। जो जस करइ सो तस फलु चाखा॥
तदिप करिंह सम बिषम बिहारा। भगत अभगत हृदयं अनुसारा॥

ऐसे ही और भी बहुत-से प्रमाण श्रीमानसग्रन्थमें भरे पड़े हैं तथा समस्त श्रुति, स्मृति, शास्त्र, पुराण और इतिहासादि ग्रन्थोंमें भी ऐसे ही प्रमाण अधिकाधिक मिलते हैं। भला, भगवान् श्रीरामचन्द्रजी भी कभी अन्यायका सहारा ले सकते हैं?

# सियावर रामचन्द्रकी जय !

## ३० —क्या सचमुच विभीषणने कल्पभर राज्य किया ?

**राङ्का**—श्रीरामचरितमानसमें लङ्काकाण्डमें ११६ वें दोहेमें विभीषणसे श्रीभगवान्ने कहा है—

न

11

Ŧ

গ

11

₹

₹

₹

करेहु कल्प भरि राजु तुम्ह मोहि सुमिरेहु मन माहि। पुनि मम धाम पाइहहु जहाँ संत सब जाहि॥

अर्थात् विभीषण ! तुम कल्पभर राज्य करो और मनमें मेरा सुमिरन करते रहो। फिर अन्तमें तुम उस धामको प्राप्त करोगे, जहाँ संतलोग जाते हैं।

एक कल्प चार अरब बत्तीस करोड़ वर्षोंका होता है। (इसका विवरण गीतातत्त्वाङ्क \* पृष्ठ ६३२में सूर्यिसिद्धान्तके अनुसार बतलाया गया है) एक कल्पमें चौदह मन्वन्तर व्यतीत होते हैं। प्रत्येक मन्वन्तरमें ७१ चतुर्युग बीतते हैं तथा प्रत्येक मन्वन्तरके अन्तमें पृथ्वी जलमग्र हो जाती है, ऐसा सुना जाता है। ऐसी अवस्थामें विभीषण एक कल्पतक कैसे राज्य करेंगे तथा एक कल्पतक किसीकी आयु भी कैसे हो सकती है ? यहाँ यदि यह मान भी लें कि भगवान् श्रीरामके आशीर्वादसे इतनी बड़ी आयु प्राप्त हो सकती है, तथापि आगे कई आपित्तयाँ उठती हैं। जैसे—

(१) आजकल वाराह-कल्प चल रहा है, जिसके छः मन्वत्तर बीत चुके हैं। सातवाँ वैवस्वत मन्वत्तर चल रहा है, जिसका यह अट्ठाईसवाँ किल्युग है। इसी वर्तमान मन्वत्तरके गत अट्ठाईसवों त्रेतायुगमें भगवान् रामने विभीषणको आशीर्वाद दिया है—ऐसा यदि मान लें तो बड़ी गड़बड़ी होती है; क्योंकि त्रेताके बाद केवल द्वापरयुग बीता है और उसके बाद किल्युगके अभी कुछ ही वर्ष बीते हैं। इसके अतिरिक्त वैवस्वत मन्वत्तरके बीतनेमें ४३ चतुर्युग अभी और बाकी हैं। तदनत्तर इस कल्पके सिर्फ सात मन्वत्तर और बीतनेके लिये रह जायँगे। तत्पश्चात् प्रलयकाल आ जायगा और प्रलय हो

<sup>\* &#</sup>x27;कल्याण'के चौदहवें वर्षका विशेषाङ्क (पता—'कल्याण-कार्यालय' गोरखपुर)।

जानेपर विभीषणका राज्य ही कहाँ रहेगा, जो वह राज्य करेंगे। फिर भगवान्का आशीर्वाद कैसे पूरा होगा ? और भगवान्की वाणी कभी व्यर्थ भी नहीं होती। इसका समाधान कैसे किया जाय ?

- (२) जब भगवान् रामने विभीषणको एक कल्पतक राज्य करनेके लिये वचन दे दिया; तब विभीषणके अबतक जीवित होनेमें तो कोई संदेह ही नहीं किया जा सकता ? परंतु क्या कारण है कि आज विभीषणका कहीं पता नहीं लगता और लङ्कामें दूसरे राजाका झंडा फहरा रहा है ?
- (३) श्रीमानसमें लिखा है कि लङ्का समुद्रके बीचमें त्रिकूट पर्वतपर स्थित है और वह समुद्रके किनारेसे सौ योजनकी दूरीपर है, परंतु अंग्रेजोंके जहाज महासागरमें हजारों-हजारों कोसोंका चक्कर लगाते हैं, परंतु ऐसी किसी लङ्कापुरीका पता नहीं लगता। फिर विभीषणके अस्तित्वमें विश्वास कैसे किया जाय?
- (४) भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें कहा है—'सम्भवामि युगे युगे।' (४।८) अर्थात् प्रत्येक युगमें भगवान् अवतार लेते हैं। यदि लङ्कामें एक कल्पतक विभीषणका राज्य करना ठीक है तो अगले त्रेतायुगमें जब भगवान् राम अवतार लेंगे तो रावण कहाँ रहेगा ? यदि उस समय रावणकी दूसरी लङ्का होगी, ऐसा मान लें तो श्रीमानसका यह वचन सत्य नहीं ठहरता कि प्रत्येक युगमें रावण जब-जब जन्म लेता है, इसी लङ्कामें रहता है। इन बातोंका समाधान कैसे किया जाय ?

समाधान—जिस श्रीरामचिरतमानसके 'करेहु कल्प भिर राजु तुम्ह' इस वचनको लेकर राङ्का की जा रही है, उसी मानसमें श्रीकाकभुराण्डिजीके सम्बन्धमें यह प्रमाण है कि—

### 'महा प्रलयहु नास तव नाहीं।'

'तथा उन्हीं भक्तराज श्रीकाकभुशुण्डिजीने खयं श्रीगरुड़जीसे कहा है कि 'इस नील शैलपर वास करते हुए मुझे सत्ताईस कल्प व्यतीत हो चुके हैं।' जैसे— इहाँ बसत मोहि सुनु खग ईसा। बीते कलप सात अरु बीसा॥

न्त्

भी

ये

हीं हीं

₹

ħ

अतएव श्रीभगवान्की अघटनघटनापटीयसी महिमाको सामने रखकर भगवान्ने अपने अनुपम भक्तोंके सम्बन्धमें जो आज्ञा दी है, इसमें कुछ भी असम्भव नहीं मानना चाहिये। एक विभीषणजीके लिये ही क्यों ? सभी अनन्य भक्तोंके लिये 'राम कृपाँ कछु दुर्लभ नाहीं'—यही निश्चय रखना उचित है, क्योंकि यह सिद्धान्त है कि—

उतपति थिति लय बिषहु अमी के। राम रजाइ सीस सबही के।। अतएव श्रीभगवान्की आज्ञासे सब कुछ सम्भव हो जाता है। प्रश्नकर्ता महोदयकी आपत्तियोंका उत्तर क्रमशः इस प्रकार दिया जाता है—

(१) ऊपर जो यह कहा गया है कि 'इसी वैवस्वत मन्वन्तरके अट्टाईसवें त्रेतायुगमें भगवान् श्रीरामने विभीषणको उपर्युक्त आशीर्वाद दिया था, इसके विषयमें निवेदन यह है कि श्रीरामचिरतमानससे ऐसा प्रमाणित नहीं होता। बिल्क वहाँ तो यह पाया जाता है कि जिस मानसकी कथाको श्रीगोस्वामी तुलसीदासजी महाराजने श्रीयाज्ञवल्क्य-भरद्वाज-संवादके रूपमें भाषाबद्ध किया है, उसकी रचना श्रीभुशुण्डि-गरुड़-संवाद होनेके सत्ताईस कल्प पहले ही हो गयी थी और श्रीशंकरजीद्वारा महर्षि लोमशजीके बहानेसे काकजीको वह रामचिरतमानस प्राप्त हुआ था। जैसे—

मुनि मोहि कछुक काल तहँ राखा। रामचरितमानस तब भाषा।। सादर मोहि यह कथा सुनाई। पुनि बोले मुनि गिरा सुहाई।। रामचरित सर गुप्त सुहावा। संभु प्रसाद तात मैं पावा।।

करि बिनती मुनि आयसु पाई। पद सरोज पुनि पुनि सिरु नाई।।
हरष सहित एहिं आश्रम आयउँ। प्रभु प्रसाद दुर्लभ बर पायउँ॥
इहाँ बसत मोहि सुनु खग ईसा। बीते कलप सात अरु बीसा॥
(मानस ७, ११३। ५-६, ११४। ४-५)

इस प्रमाणसे तो यह सिद्ध होता है कि विभीषणजीको जिस कल्पमें श्रीमुखसे यह आज्ञा हुई कि 'करेहु कल्प भिर राजु तुम्ह मोहि सुमिरेहु मन माहिं।' उसके बाद सत्ताईस कल्पसे अधिक व्यतीत हो गये। क्योंकि उसी कथाको तो लोमशसे भुशुण्डिने सुना था तथा भुशुण्डिने नीलशैलपर गरुड़जीको सुनाया। अतएव यह शङ्का ही यहाँ नहीं उत्पन्न होती।

- (२) पहले तो ग्रन्थके उपर्युक्त प्रमाणोंसे राङ्काके लिये कोई आधार ही नहीं रह जाता। क्योंकि सत्ताईस कल्पसे अधिक पूर्वकी कथाको हम वर्तमान कल्पके त्रेताकी बात कैसे मान लें? जब कि जिस ग्रन्थको लेकर राङ्का की जा रही है, वहींका वचन समाधान कर रहा है तथापि यह संदेह करना कि विभीषणका कोई पता नहीं लगता, इस कारण भी उचित नहीं है कि हम संसारी जीवोंका ऐसा भाग्य और सामर्थ्य कहाँ; जो ऐसे दिव्य दर्शनोंका लाभ उठाकर कृतकृत्य हो सकें। जबतक भगवान् श्रीरामकी कृपासे दिव्यदृष्टि ग्राप्त न हो, तबतक विभीषण आदि महाभागवतोंका दर्शन कहाँ सम्भव है?
- (३) अंग्रेजोंके जहाजोंसे लङ्काका और विभीषणका पता नहीं लगा तो इसमें भी कोई आश्चर्य नहीं मानना चाहिये। श्रीद्वारकापुरी तो इसी द्वापरयुगके अन्तमें समुद्रमें विलीन हुई है और उस द्वारकापुरीका साक्षात्कार श्रीनाभादासकृत भक्तमालके अनुसार श्रीपीपाभक्तको इसी कल्युगमें हुआ है, परंतु अन्य किसीको उस द्वारकापुरीका दर्शन कहाँ होता है ? लङ्काका स्थान भी कौन-सा है, यह निर्णय करनेके लिये कुछ नहीं कहा जा सकता। 'कल्याण' के रामायणाङ्क पृष्ठ ३१७ में रावणकी लङ्का कहाँ थी ?' शीर्षक लेख देखना चाहिये।
- (४) गीतामें 'सम्भवामि युगे-युगे' तथा श्रीरामचरितमानसमें (जिस प्रन्थके विषयमें यह राष्ट्रा उठायी गयी है) 'कलप कलप प्रति प्रश्च अवतरहीं' ऐसा वाक्यरूपमें मिलता है। इन वाक्योंको इस प्रकार समन्व्य करके समझना चाहिये कि दोनों आप्तवाक्योंकी सार्थकता सिद्ध हो जाय।

यदि हम यह मान लें कि प्रतिकल्पमें एक रामावतार होता है तो इसका युगमें होना सिद्ध ही हो जायगा, क्योंकि युग कल्पके ही अन्तर्गत होता है और यदि प्रतियुगमें रामावतारका होना मान लें तो प्रतिकल्पके अवकाशको संकीर्ण करना पड़ता है, अतएव श्रीभगवान् शिवके ही अनुभव तथा वचनको निश्चय रखना चाहिये कि 'जब जब होइ धरम कै हानी' तभी तब—

\*\*\*

पमें

न

सी

पर

ही

नि

की

कि

इम भि

IH

तो

के

₹

न

Ŧ

H

q

असुर मारि थापहिं सुरन्ह राखिंहं निज श्रुति सेतु। जग बिस्तारिंहं बिसद जस राम जन्म कर हेतु॥ सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### ---

## ३१—भगवान्के निजधाम-गमनकी चर्चा रामायणमें क्यों नहीं है ?

राङ्का—बालकाण्डके आरम्भमें श्रीपार्वतीजी प्रश्न करती हैं कि श्रीरघुनाथजीने प्रजावर्गके सहित किस प्रकार निजधामको प्रस्थान किया ? जैसे—

> बहुरि कहहु करुनायतन कीन्ह जो अचरज राम। प्रजा सहित रघुबंसमनि किमि गवने निज धाम॥

—इस प्रश्नका उत्तर कहीं नहीं पाया जाता; सो इसका क्या रहस्य है ?

समाधान — इसका उत्तर श्रीशिवजीने दिया ही नहीं है, इसीसे इस
ग्रन्थमें वह कहीं नहीं मिलता। उत्तर न देनेका कारण यह है कि पीछे
श्रीपार्वतीजीने अपने अन्य पाँच प्रश्नोंके सिहत इस प्रश्नको भी वापस ले लिया
है — इससे सुनना ही नहीं चाहा। तब श्रीशिवजी इसका उत्तर क्यों देते और
जब उत्तर दिया ही नहीं गया तो ग्रन्थमें इसका उल्लेख कहाँसे होता—

श्रीपार्वतीजीने कुल चौदह प्रश्न किये हैं। उन्हें दो विभागोंमें विभक्त किया जा सकता है। प्रथम भागमें आठ प्रश्न हैं— मान्शं॰स॰ ५१—प्रथम सो कारन कहहु बिचारी। निर्गुन ब्रह्म सगुन बपुधारी॥ अवतारा। राम प्रभु कहह २—पुनि उदारा ॥ कहह ३ — बालचरित पुनि ४—कहहु जथा जानकी विवाहीं। काहीं ॥ सो दूषन ५—राज तजा बसि कीन्हें चरित जिमि नाथ रावन ७—कहह ८—राज बैठि कीन्हीं बहु लीला। सकल कहहु संकर सुखसीला।।

उपर्युक्त प्रथम आठ प्रश्नोंका आरम्भ 'प्रथम' शब्दसे होता है और उनकी समाप्ति राजगद्दीके प्राप्तिविषयक प्रश्नपर होती है। इसके आगे 'बहुरि' शब्दसे दूसरा भाग आरम्भ होता है। उसमें छः प्रश्न हैं, जिनमें श्रीरघुनाथजीके खरूपका बोध न होनेके कारण कुतर्कके आभास एवं असम्भावनाकी आशङ्कासे युक्त पहला प्रश्न तो यही है। इसके सिवा पाँच प्रश्न क्रमशः भगवत्तत्व, भिक्त, ज्ञान, विज्ञान और वैराग्यके विषयमें हैं। यथा—

१—बहुरि कहहु करुनायतन कीन्ह जो अचरज राम।

प्रजा सहित रघुबंसमिन किमि गवने निज धाम।।

२—पुनि प्रभु कहहु सो तत्त्व बखानी। जेहि बिग्यान मगन मुनि ग्यानी।।
भगति ग्यान बिग्यान बिरागा। पुनि सब बरनहु सहित बिभागा॥
इनमें प्रथम भागके आठों प्रश्न तो भगवान् श्रीरामजीकी लीलासे सम्बद्ध
हैं। उनके निर्णयसे भगवान्के स्वरूपका बोध हो जानेके कारण उन्हें तो
श्रीपार्वतीजीने स्थिर (कायम्) रखा है, किंतु फिर पीछेके प्रश्नोंके उत्तरकी कोई
आवश्यकता न रहनेके कारण 'बहुरि' राब्दसे आरम्भ होनेवाले दूसरे भागको
खारिज कर दिया है। प्रमाणके लिये जब श्रीशंकरजीने—

पुरुष प्रसिद्ध प्रकास निधि प्रगट परावर नाथ। रघुकुलमनि मम स्वामि सोइ कहि सिवँ नायउ माथ।। —इस बालकाण्डके ११६ वें दोहेसे लेकर ११८ वें दोहेके नीचेकी— राम सो परमातमा भवानी। तहँ भ्रम अति अबिहित तव बानी।।

—इस चौपाईतकके उपदेशद्वारा जिसमें पाँच बार 'सोई' शब्द आया है, पार्वतीजीको श्रीरघुनाथजीके स्वरूपका बोध करा दिया। तब श्रीपार्वतीजीकी सारी कुतर्ककी रचना नष्ट हो गयी और उन्हें जो श्रीरघुनाथजीका प्रजावर्गके सिहत निजधामको जाना असम्भव-सा जान पड़ता था, वह सारी दारुण असम्भावना नष्ट हो गयी और श्रीरघुनाथजीके चरणोंमें प्रेम और विश्वास उत्पन्न हो गया। यथा—

सुनि सिव के भ्रम भंजन बचना। मिटि गै सब कुतरक के रचना।।
भइ रघुपति पद प्रीति प्रतीती। दारुन असंभावना बीती।।
तब वे श्रीमहादेवजीके चरणकमलोंको स्पर्श कर हाथ जोड़कर कहने
लगीं—

सिस कर सम सुनि गिरा तुम्हारी। मिटा मोह सरदातप भारी।।
तुम्ह कृपाल सब्दु संसउ हरेऊ। राम खरूप जानि मोहि परेऊ॥
नाथ कृपाँ अब गयउ बिषादा। सुखी भयउँ प्रभु चरन प्रसादा॥
अब मोहि आपनि किंकरि जानी। जदिप सहज जड़ नारि अयानी॥
प्रथम जो मैं पूछा सोइ कहहू। जौं मो पर प्रसन्न प्रभु अहहू॥

अर्थात्—'कृपालु खामिन्! जिनसे आपने श्रीरघुनाथजीके खरूपका बोध कराया है, आपके उन चन्द्रिकरण-सरीखे वचनोंको सुनकर शरत्कालके घामके समान मेरा मोह नष्ट हो गया। आपने कृपा करके मेरे सम्पूर्ण संशयोंको हर लिया है। अब मुझे श्रीरामजीके खरूपका बोध हो गया। नाथ! आपकी कृपासे मेरा सारा विषाद जाता रहा। आपके चरणोंके प्रसादसे अब मैं सुखी हो गयी। इसलिये यद्यपि मैं स्त्रीयोनि और खभावसे ही जड एवं अज्ञ हूँ तथापि मुझे अपनी किङ्करी जानकर मैंने पहले जो [श्रीरामचन्द्रजीके सिंहासनारूढ़ होनेतकके आठ] प्रश्न किये हैं, अब 'सोइ' केवल उतनोंहीका उत्तर

कहिये। [तात्पर्य यह है कि इसके आगे 'बहुरि' राब्दसे आरम्भ होनेवाले छः प्रश्नोंको मैं वापस लेती हूँ। अब उनके उत्तर सुननेकी मुझे आवश्यकता नहीं है। अतः वे खारिज समझे जायँ।] यहाँ 'सोइ कहहू' इस उक्तिसे यह स्पष्ट ध्वनित होता है कि केवल 'जो मैं प्रथम पूछा' वही कहिये और नहीं। इस प्रकार जब प्रश्नकर्तीने ही अपने उन प्रश्नोंको निकाल दिया तो वक्ता उनका उत्तर कैसे दे सकता है? इसीसे उत्तरकाण्डमें जब शिवजीने राज्याभिषेकतकका चरित्र सुना दिया तो वे इक्यावनवें दोहेके पश्चात् श्रीपार्वतीजीसे पूछते हैं कि 'हम आपके सब प्रश्नोंका उत्तर दे चुके, अब यदि कुछ और पूछना हो तो वह भी कहें।'

उमा कहिउँ सब कथा सुहाई। जो भुसुंडि खगपतिहि सुनाई॥ कछुक राम गुन कहेउ बखानी। अब का कहीं सो कहहु भवानी॥ इसपर गोसाईजी कहते हैं—

सुनि सुभ कथा उमा हरषानी। बोली अति बिनीत मृदु बानी।। धन्य धन्य मैं धन्य पुरारी। सुनेउ राम गुन भव भयहारी।।

इस प्रकार अपनी कृतार्थता व्यक्त करते हुए फिर श्रीपार्वतीजीने 'बायस तनु रघुपति भगति मोहि परम संदेह' इत्यादि वाक्यसे नया प्रश्न श्रीकाकभुशुण्डिजीके विषयमें किया है। इससे सिद्ध होता है कि अब उन्हें पीछेके प्रश्नोंका उत्तर सुननेकी इच्छा ही नहीं थी।

किन्हीं-किन्हीं महाशयोंने इस शङ्काका इस प्रकार समाधान किया है और इसे किसी-किसी टीकाकारोंने भी अपनी टीकामें लिखा है कि श्रीरामचन्द्रजीका निजधामगमन श्रीगोसाईंजीने गुप्तरूपसे उत्तरकाण्डकी इस चौपाईद्वारा सूचित किया है—

हरन सकल श्रम प्रभु श्रम पाई। गए जहाँ सीतल अवँराई।। यहाँ 'अवँराई' राब्दसे वे अमरपुरको निजधामरूपसे ग्रहण करते हैं। किंतु शीतल अमराई तो श्रीअयोध्याजीमें ही एक वाटिका थी और उसमें जाते समय सारी प्रजाके साथ रहनेका भी कोई प्रमाण नहीं है। उस समय तो 'संग लिये भरतादिक भ्राता' इस वाक्यसे केवल भरतादि भाई और हनुमान्जी ही साथ बताये गये हैं—अमराई पहुँचनेपर जो कुछ हुआ है, उसका वर्णन भी इस प्रकार है—

भरत दीन निज बसन डसाई। बैठे प्रभु सेविह सब भाई॥ मारुतसुत तब मारुत करई। पुलक बपुष लोचन जल भरई॥ तेहि अवसर मुनि नारद आए करतल बीन। गावन लागे राम कल कीरित सदा नबीन॥ अतः 'कीन्ह जो अचरज राम। प्रजा सहित रघुबंसमिन किमि गवने निज धाम॥' इस प्रश्नका उत्तर इस चौपाईसे किसी प्रकार सुसङ्गत नहीं होता।

किन्हीं महानुभावका कथन है कि श्रीशंकरजी उपासक हैं। उन्हें भगवान्का अयोध्यासे निजधामगमन अभीष्ट नहीं है, इसिलये वे इस प्रश्नका उत्तर छिपा गये हैं, किंतु यदि ऐसी बात होती तो वे यह कैसे कहते कि 'उमा किंहुउँ सब कथा सुहाई। ..... अब का कहाँ सो कहहु भवानी।।' और ऐसा कहनेपर पार्वतीजी भी अपने प्रश्नोंका उत्तर पूरा कराये बिना क्यों छोड़तीं ? इसिलये यह समाधान भी उचित नहीं जान पड़ता।

इन दोनों समाधानोंमें सबसे बड़ी त्रुटि यह रहती है कि 'यदि किसी प्रकार खींचतान करके इस एक प्रश्नके उत्तरकी सङ्गति बैठा भी ली जाय तो इसके आगेके रोष पाँच प्रश्नोंका उत्तर कहाँसे और किस चौपाईसे निकाला जायगा ? और जबतक सभी प्रश्नोंका समाधान न हो जाय, तबतक वक्ता यह कह नहीं सकता कि मैंने तुम्हारे सब प्रश्नोंका वर्णन कर दिया। अब यदि कुछ और पूछना हो तो वह भी कहूँ।' अतः यदि 'बहुरि' राब्दसे आरम्भ होनेवाले भागके छहों प्रश्न परित्यक्त न समझे जायँगे तो किसी भी प्रकार इस राङ्काका समाधान नहीं हो सकेगा। इसलिये यही समझना चाहिये कि भगवान्के खरूपका बोध हो जानेपर जब पार्वतीजी स्पष्ट यह कह रही हैं कि 'प्रथम जो

मैं पूछा सोइ कहहूं तो वे पीछेके छः प्रश्नोंका उत्तर अब नहीं कहलाना चाहतीं और न अब उन्हें उनके विषयमें सुननेकी इच्छा ही है। उनके इन कुतर्कोंका निराकरण तो भगवान्के इस खरूपबोधसे ही हो गया कि 'राम ब्रह्म चिन्मय अबिनासी। सर्ब रहित सब उर पुरबासी।।' अब ऐसे प्रभुके आने-जानेके विषयमें प्रश्न ही कहाँ हो सकता है? बस, केवल श्रीरघुनाथजीका विशद यश सुननेकी श्रद्धाने इस एकके साथ उनके शेष पाँच प्रश्नोंको भुला दिया। अतः यही सिद्ध होता है कि पीछे पार्वतीजीने ही इस प्रश्नको वापस ले लिया, इसीसे ग्रन्थमें इसका उत्तर नहीं है।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### **—**★—

### ३२ — विश्वकी कर्म-प्रधानता और मुक्तिका रहस्य

प्रश्न—श्रीरामचरितमानसके विभिन्न स्थलोंमें ये चौपाइयाँ मिलती हैं— आकर चारि जीव जग अहहीं। कार्सी मरत परम पद लहहीं।।

× × × × × × × जा मज्जन तें बिनहिं प्रयासा। मम समीप नर पावहिं बासा।।

× × × ×

जे रामेखर दरसनु करिहहिं। ते तनु तिज सुरलोक सिधरिहिं। इन चौपाइयोंसे यह स्पष्ट है कि काशीमें मरने, सरयूमें स्नान करने और रामेश्वरका दर्शन करनेसे सब प्रकारके मनुष्योंको, चाहे वे कुकर्मी भी क्यों न हों, मुक्ति मिल जाती है। तब उसी रामायणमें—

करम प्रधान बिस्व करि राखा। जो जस करइ सो तस फलु चाखा। इस चौपाईद्वारा कर्मकी प्रधानता क्यों बतलायी गयी है ? इससे तो यही सिद्ध होता है कि सब लोग अपने-अपने कर्मोंके अनुसार ही फल प्राप्त करते हैं, फिर ऊपरके वचनोंसे इस वचनका क्या मेल है ? यदि हम ऊपरके ही वचनोंको ठीक मानें, तब भी यह राङ्का उत्पन्न होती है कि जबसे काशी, सरयू नदी तथा रामेश्वरका अस्तित्व है तबसे न जाने कितने असंख्य नर-नारी उनके द्वारा आवागमनसे छुटकारा पा गये होंगे ? फिर भी भारतवर्षकी जनसंख्यामें कमी नहीं आयी, इसका क्या कारण है ?

ना

हन

H

से

ਚ

स

उत्तर—प्रश्नकर्ताकी पहली शङ्का कि काशीमें मरने, सरयूजीमें स्नान करने और रामेश्वरका दर्शन करनेसे यदि सब लोग परमपद प्राप्त कर लेते हैं, तब कर्म-फलभोगका प्राधान्य क्यों बतलाया गया है ? इसका समाधान उसी प्रसङ्गमें है, जिसमें कर्मानुसार फलभोग करनेकी बात बतायी गयी है। पूरा प्रसङ्ग इस प्रकार है—

जद्यपि सम निहं राग न रोषू। गहिहं न पाप पूनु गुन दोषू।। करम प्रधान बिस्व किर राखा। जो जस करइ सो तस फलु चाखा॥ तदिप करिहं सम बिषम बिहारा। भगत अभगत हृदय अनुसारा॥ अगुन अलेप अमान एकरस। रामु सगुन भएं भगत प्रेम बस॥

(अयोध्या॰ २१९।३—६)

इस प्रसङ्गको पढ़नेसे यह प्रकट हो जाता है कि भगवान्को स्वतः न किसीसे राग है, न रोष है। उन्होंने इस जगत्में सामान्यतः कर्मको ही प्रधान बना रखा है; अतएव जो जैसा कर्म करता है वह वैसा ही फल भोगता है। परंतु फिर भी जो लोग कर्तृत्वाभिमान त्यागकर भगवान्की शरण ग्रहण कर लेते हैं, जो अपनेको भगवान्के चतुर्विध विग्रह—नाम, रूप, लीला, धामकी सेवा तथा उनके आज्ञापालनादिमें लगा देते हैं, उन भक्तोंके लोक-परलोककी रक्षाका भार भगवान् स्वयं अपने हाथोंमें ले लेते हैं। गीतामें यह बात स्पष्टरूपसे कही गयी है—'योगक्षेमं वहाम्यहम्।' (९।२२) इसलिये भगवज्रक्तोंकी बात न्यारी है, वे इस जगत्के नियमोंमें नहीं बँध सकते। 'जो जस करइ सो तस फलु चाखा।।' यह नियम उन लोगोंके लिये है, जिनको अपने कर्मोंका अभिमान है और ऐसे लोगोंसे सारा संसार भरा पड़ा

है, इसलिये 'करम प्रधान बिख करि राखा। ' की बात सर्वथा ठीक है।

काशीमें मरण, सरयूजी (अयोध्या) में स्नान और रामेश्वरका दर्शन उन्हीं भाग्यवान् जनोंको प्राप्त होता है, जो कर्तृत्वाभिमान छोड़कर प्रभुके दास बन जाते हैं; फलतः उनकी मुक्ति हो जाती है। रही बात कुकर्मियोंके मुक्त होनेकी; सो यही तो भगवान्के नाम, रूप, लीला, धामका विरद और ऐश्वर्य है। इसीलिये—

#### 'अधमउ मुकुत होइ श्रुति गावा। काश्यां हि मरणान्मुक्तिः।'

—इत्यादि वचन कहे गये हैं। यदि काशी, अयोध्या, रामेश्वर, सरयू, गङ्गा आदिके द्वारा केवल निष्पाप ही मुक्त होते तो फिर उनकी महिमा ही क्या रह जाती ?

इसी प्रसङ्गमें प्रश्नकर्ताकी दूसरी राङ्का यह है कि यदि काशी, सरयू, रामेश्वर आदिके द्वारा सब प्रकारके लोग मुक्त होते रहते तो भारतवर्षकी जनसंख्या बहुत कम हो गयी होती या समाप्त हो गयी होती। इसका समाधान यह है कि जीव-तत्त्व अप्रमेय और असंख्य हैं, उनका हिसाब नहीं लगाया जा सकता। जीवोंकी बात तो अलग है; अनन्त-अनन्त जीवोंका एक-एक ब्रह्माण्ड होता है; उन ब्रह्माण्डोंकी भी गणना नहीं की जा सकती। श्रुतियोंका कहना है कि यदि कोई चाहे तो रज-कणोंकी गणना भले ही कर सके, परंतु अनन्त ब्रह्माण्डोंकी गणना नहीं हो सकती। यथा—

### 'रजसामपि संख्या चेद् विश्वानां न कदाचन।'

ऐसी स्थितिमें अनन्त ब्रह्माण्डगत अनन्त जीवोंका हिसाब-किताब कैसे लगाया जा सकता है और जब हिसाब नहीं लगाया जा सकता, तब उनके अभाव अथवा वृद्धिके सम्बन्धमें कैसे कोई बात कही जा सकती है ? इसके अलावा यह भी तो कोई नियम नहीं है कि भारतवर्षके जीव भारतवर्षमें ही जन्म ग्रहण करें। न जाने कितने अनन्त जीव कहाँ-कहाँ उत्पन्न होते और मरते

रहते हैं। इसिलये प्रश्नकर्ताकी दूसरी शङ्का जीवोंकी अपरिमितताकी दृष्टिसे अनावश्यक है।

सियावर रामचन्द्रकी जय !

---

## ३३ — क्या प्रारब्धका भोग अटल जानकर कर्तव्यकर्म न करें ?

प्रश्न—बालकाण्डमें शंकरजीने सती-मोहके प्रसङ्गमें यह कहा है— होइहि सोइ जो राम रचि राखा। को किर तर्क बढ़ावै साखा।। फिर किष्किन्धाकाण्डमें शंकरजी और काकभुशुण्डिजीके ये वचन मिलते हैं—

उमा दारु जोषित की नाईं। सबिह नचावत रामु गोसाईं।। नट मरकट इव सबिह नचावत। रामु खगेस बेद अस गावत।।

इन सब वचनोंको देख-सुनकर भी लोग पाप-पुण्यके पचड़ेमें क्यों पड़ते हैं ? क्यों नहीं निश्चिन्त होकर बैठे रहते हैं ! परंतु उपर्युक्त वचनोंके आधारपर निश्चिन्त होकर बैठ रहना भी कैसे ठीक है; जब कि लक्ष्मणजी 'नाथ दैव कर कवन भरोसा' तथा 'दैव दैव आलसी पुकारा' कहकर उपर्युक्त वचनोंका खण्डन कर देते हैं । कृपया इन सब बातोंका स्पष्टीकरण कीजिये ।

उत्तर-शीरावजीका यह विचार कि-

होइहि सोइ जो राम रचि राखा। को करि तर्क बढ़ावै साखा।।

—उस समयका है, जब उन्होंने सतीजीको समझाते-बुझाते समय यह जान लिया कि 'इनके ऊपर हरिमायाका प्रभाव पड़ रहा है, इसलिये अब इनके द्वारा उसीके अनुसार कार्य होगा। इनकी भावीको मेटना हमारे मानका नहीं है; क्योंकि उसमें हरि-इच्छा सम्मिलित होनेके कारण वह बलवान् हो रही है।' हृद्यँ बिचारत संभु सुजाना। हरि इच्छा भावी बलवाना।। तथा—

लाग न उर उपदेसु जदिप कहेउ सिवँ बार बहु। बोले बिहसि महेसु हिर माया बलु जानि जियँ॥ अस्तु, हिरमायाकी प्रबलता देखकर और यह विचारकर कि— मोरेहु कहें न संसय जाहीं। बिधि बिपरीत भलाई नाहीं॥

—जब शंकरजी अधिक चिन्तित होने लगे तब उन्होंने यह निश्चय कर लिया कि 'जाने दो, भगवान् श्रीरामने जो रच रखा है, वही होगा; क्योंकि उन्होंकी मायाकी प्रेरणासे सतीद्वारा यह लीला हो रही है, इसलिये इसमें कौन कुतर्क करने और शाखा-प्रशाखा निकालने जाय' ऐसा निश्चय करके श्रीशंकरजी श्रीरामनामका जप करने लगे—

अस कहि लगे जपन हरि नामा। गई सती जहँ प्रभु सुखधामा।। तात्पर्य यह कि शंकरजीका—

होइहि सोइ जो राम रचि राखा। को करि तर्क बढ़ावै साखा।।

यह वचन जीवमात्रके लिये नहीं है, केवल सतीके सम्बन्धमें है। इसके अतिरिक्त यह वचन उस स्थितिमें उनके मुँहसे निकला है, जब उन्हें यह अनुभव हो चुका है कि भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने सतीके साथ जो लीला रच रखी है, उसका कोई खास उद्देश्य है और होकर ही रहेगी। इसिलये श्रीशंकरजीके इस वचनको जीवमात्रपर घटाना ठीक नहीं। वैसे तो और भी भगवद्भक्त जो निश्चितरूपसे प्रारब्धपर निर्भर रहते हैं, ऐसा कह सकते हैं और उनका ऐसा कहना अनुचित नहीं होगा, क्योंकि प्रारब्धका भोग अटल एवं अवश्यम्भावी होता है, परंतु इसका यह मतलब नहीं कि प्रारब्धपर निर्भर रहते हैं, वे भी कर्तव्यकर्म (भजन-ध्यानादि परमार्थसाधन) तो करते ही रहते हैं। अतः प्रारब्धपर निर्भर रहनेवालोंको भी अपना कर्तव्यकर्म कस्ते रहना चाहिये।

जितने भी पुण्यकर्म हैं — जैसे यज्ञ, दान, तप इत्यादि सभी कर्तव्यकर्म हैं और इनको कर्तव्यबुद्धिसे करते रहना ही उचित है तथा इनको करते हुए प्रारब्धभोगोंको, जो भगवान् श्रीरामजीकी आज्ञासे पूर्वकर्मानुसार रचे जा चुके हैं तथा अटल और अवश्यम्भावी हैं, अनासक्तभावसे भोगना चाहिये। अस्तु,

इस प्रकार विचार करनेसे श्रीशंकरजीके 'होइहि सोइ जो राम रिच राखा' तथा श्रीलक्ष्मणजीके 'दैव दैव आलसी पुकारा' इन वचनोंमें कोई पारस्परिक विरोध नहीं प्रतीत होता। एकका वचन प्रारब्धकर्मके सम्बन्धमें है और दूसरेका क्रियमाण-कर्मके सम्बन्धमें। श्रीलखनलालजीने समुद्रपार होनारूप कर्तव्यकर्मके उपस्थित होते ही अपने उपर्युक्त दोनों वचनोंका प्रयोग किया है।

कर

कि गैन

खे

के

ाह

ਚ

ये

नी र

वं

₹

रहे किष्किन्धाकाण्डमें तथा उत्तरकाण्डमें आये हुए श्रीशंकरजी तथा काकभुशुण्डिजीके उपर्युक्त वचन, सो उनका रहस्य बड़ा गम्भीर है। यहाँ उनका उल्लेख हो जानेके कारण उनके सम्बन्धमें इतना ही संक्षिप्त निवेदन कर दिया है कि—

नट मरकट इव सबिह नचावत। रामु खगेस बेद अस गावत।।

× × × ×

उमा दारु जोषित की नाईं। सबहि नचावत रामु गोसाईं।।

—ये दोनों चौपाइयाँ अपने-अपने प्रसङ्गमें ईश्वरके उस स्वरूपके प्रमाणमें आयी हैं, जो अरण्यकाण्डमें श्रीलक्ष्मणजीके प्रश्न करनेपर भगवान् श्रीरामचन्द्रजीद्वारा कथित हुआ है। वहाँ भगवान्ने अपने श्रीमुखसे ब्रह्मका निरूपण इस प्रकार किया है। यथा—

माया ईस न आपु कहुँ जान कहिअ सो जीव। बंध मोच्छ प्रद सर्बपर माया प्रेरक सीव॥

अर्थात् ईश्वर, जीव और माया—इन तीनों तत्त्वोंमें ईश्वर इसीलिये सबसे पर हैं कि वे जीवको बन्धन-मोक्षके दाता तथा मायाके भी प्रेरक हैं। अस्तु, यहींपर उल्लिखित 'बंध मोच्छ प्रद' की पृष्टि 'नट मरकट इव सबहि नचावत'

से तथा 'माया प्रेरक' की पुष्टि 'उमा दारु जोषित की नाईं। सबहि नचावत रामु गोसाईं।।' द्वारा की गयी है।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

#### --×-

## ३४—निराकार और सर्वव्यापी ईश्वरके लिये ''बिनु पद चलइ'' आदि कैसे कहा ?

प्रश्न-

बिनु पद चलइ सुनइ बिनु काना। कर बिनु करम करइ बिधि नाना॥

इस चौपाईको पढ़नेपर यह राङ्का उठती है कि जब भगवान् बिना पैरके चल सकते हैं, बिना कानके सुन सकते हैं, बिना हाथके काम-काज कर सकते हैं, तब उन्हें अवतार लेनेकी क्या आवश्यकता होती है ? वे तो निराकाररूपसे ही सब कुछ कर सकते हैं ! और भगवान्के निराकार एवं सर्वव्यापी होनेकी स्थितिमें 'बिनु पद चलइ' आदि कहना भी कहाँतक ठीक है ?

उत्तर—भगवान्के गुण, प्रभाव और रहस्यको न जाननेके कारण ही इस प्रकारकी राष्ट्राएँ उठा करती हैं। यदि हम भगवान्के सर्वशक्तिमान् एवं सर्वव्यापी होनेपर ही विश्वास कर लें तो इस राष्ट्राका समाधान अपने-आप हो जाता है; क्योंकि जो सर्वव्यापी एवं सर्वशक्तिमान् है, वह सब जगह सब कुछ कर सकता है।

जिस प्रसङ्गमें उपर्युक्त चौपाई आयी है, वहाँ श्रीमानस-ग्रन्थकारने वेद-वचनोंका ही अक्षरशः अनुवाद किया है और अन्तमें यह दोहा दे दिया है—

जेहि इमि गावहिं बेद बुध जाहि धरिंह मुनि ध्यान । सोइ दसरथ सुत भगत हित कोसलपति भगवान ॥ इसका अर्थ यह है ''बेद 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीता'

(श्वेता॰ ३। १९) इत्यादि कहकर जिसका गायन करते हैं, जिन्हें बुधलोग भी ऐसा ही निरूपण करते हैं तथा मुनिगण जिनका ध्यान करते हैं, वे ही भगवान् श्रीरामचन्द्र अपने भक्तोंके हितार्थ कोशलपित एवं दशरथसुतके रूपमें प्रकट हैं।" अस्तु, उपर्युक्त शङ्का केवल श्रीमानससे ही नहीं वेदोंसे भी सम्बन्ध रखती है, जो अनादि एवं अपौरुषेय हैं तथा जिनके सम्बन्धमें हमें किसी प्रकारकी शङ्का नहीं करनी चाहिये।

हे

इस 'दीन' के तुच्छ विचारसे 'बिनु पद चलइ सुनइ बिनु काना।' इत्यादि कहकर यही दिखलाया गया है कि परब्रह्म श्रीभगवान् जीवोंकी भाँति मायिक शरीर और इन्द्रियोंकी अपेक्षा न रखकर सर्वशिक्तमान् होनेके कारण शरीर और इन्द्रियोंके कार्योंको अपनी शक्तिसे ही सिद्ध कर लेनेमें पूर्ण समर्थ हैं। यहाँ यह बात नहीं कही गयी है कि परमात्माको चलनेकी आवश्यकता पड़ती है, बल्कि उनके इस ऐश्वर्यका कथन किया गया है कि और कोई बिना पैरके नहीं चल सकता, परंतु भगवान्में सामर्थ्य है, वे बिना पैरके भी चलते हैं। यही अघटित घटना है। इसिलये आगेकी चौपाईमें कहा गया है— अस सब भाँति अलोकिक करनी। महिमा जासु जाइ नहिं बरनी।।

अब रही यह राङ्का कि ''सर्वव्यापीको चलनेकी आवश्यकता नहीं, इसिलये उनके सम्बन्धमें 'बिनु पद चलइ' आदि कहना ठीक नहीं है अथवा सर्वज्ञके सुनने-सुनाने एवं सर्वद्रष्टाके देखने-दिखाने आदि क्रियाओंका वर्णन करना असंगत है।'' इस राङ्काका समाधान तभी हो सकता है, जब वेदभगवान् अथवा स्वयं श्रीगोस्वामिपाद अपनी कृपाका प्रसार करके इस रहस्यको समझा दें। इस सम्बन्धमें मैं श्रीगोस्वामिपादकृत कवितावलीका एक सवैया उद्धृत करूँगा, जिसमें भक्तजनोंके हितार्थ बहुत सुन्दर सिद्धान्त निचोड़कर रख दिया गया है—

अंतरजामिहुतें बड़े बाहेरजामि हैं रामु, जो नाम लियेतें। धावत धेनु पेन्हाइ लवाई ज्यों बालक-बोलनि कान कियेतें॥

### आपनि बूझि कहै तुलसी, कहिबेकी न बाविर बात बियेतें ।। पैज परें प्रहलादहुको प्रगटे प्रभु पाहनतें न हियेतें ।।

(कवितावली, उत्तरकाण्ड)

इसका तात्पर्य यह है कि भक्तलोग अपने सगुण सरकारको ही निर्गुण अर्थात् मायाके गुणोंसे अतीत, निराकार अर्थात् मायिक (पाञ्चभौतिक) शरीरसे परे, दिव्यविग्रह, दिव्यवपु, वेदिसद्धान्त आदि मानते हैं। उन्हीं प्रभुको सर्वव्यापक मानकर उनके सम्बन्धमें श्रीगोस्वामिपाद यह कह रहे हैं कि 'अन्तर्यामी भगवान्से हमारे बहिर्यामी प्रभु श्रीरामचन्द्रजी ही बड़े हैं, क्योंकि जब कोई प्रेमपूर्वक उनका नाम पुकारता है, तब वे उसे सुनकर इस प्रकार दौड़ते हैं जैसे तत्काल ब्यायी हुई गौ अपने बछड़ेकी बोली सुनकर वात्सल्य-भावसे उसकी ओर दौड़ती है। श्रीगोस्वामीजी महाराज कहते हैं कि मैं अपनी समझकी बावली बात कह रहा हूँ, यह बात दूसरेसे कहनेयोग्य नहीं है। बात यह है कि यद्यपि श्रीप्रह्लादजी सर्वव्यापी भगवान्के सच्चे विश्वासी और एकनिष्ठ भक्त थे, परंतु जब पैज पड़ गयी, तब उनकी बात रखने तथा उनकी रक्षा करनेके लिये उनके हृदयके अन्दरसे अन्तर्यामी भगवान् नहीं निकले, बल्कि भक्तभयहारी भगवान् बाहरसे अर्थात् पत्थरके खम्भसे ही प्रकट हुए।'

कितनी सुन्दर युक्ति है। इस प्रकार भगवत्-भागवत-रहस्योंपर विचार करनेपर निराकार एवं सर्वव्यापी प्रभुका सुनना, बोलना, चलना ही नहीं, दौड़ना तथा भक्तरक्षार्थ कर्म (युद्धादि) करना भी सिद्ध होता है, इसमें राष्ट्रा करनेकी कोई बात नहीं।

सियावर रामचन्द्रकी जय !



## ३५—भावी प्रबल है तो शुभ मुहूर्तसे कार्य क्यों किया जाय ?

प्रश्न-

₹) |ण

5)

नो

के

के

र

त्र के

हीं

र

नी

5,

R

विसष्ठजीने श्रीरामचन्द्रजीके राज्याभिषेकके लिये सर्वोत्तम मुहूर्त शोधकर निकाला था, परंतु होनहार ऐसा प्रबल है कि श्रीरामजीको चौदह वर्षोंका वनवास हो गया। ऐसी दशामें शुभ मुहूर्तका क्या महत्त्व है और मङ्गल कार्योंका शुभ मुहूर्तमें करनेसे क्या लाभ है ?

उत्तर—इस राङ्काके उठाते समय कुछ विचार कर लेना चाहिये। श्रीविसष्ठजीने पहले ही इसका स्पष्टीकरण कर दिया है—

### 'सुनहु भरत भावी प्रबल बिलखि कहेउ मुनि नाथ।'

प्रबल भावी उस भावीको कहते हैं जिसमें भगवान्की इच्छा भी शामिल हो जाती है। वह फिर किसीके टाले नहीं टलती; नहीं तो श्रीविसष्ठजी तो ब्रह्माकी लिखी भावीको भी मेटनेका सामर्थ्य रखते थे। प्रमाण देखिये— 'सो गोसाइँ बिधि गित जेहिं छेंकी। सकइ को टारि टेक जो टेकी।।

रिावजीमें भी ऐसा ही सामर्थ्य था— 'भाविहु मेटि सकिह त्रिपुरारी' परंतु जब उन्हें भी सतीजीके सम्बन्धमें यह ज्ञात हो गया कि 'यह भावी हमारे मानके नहीं है, अर्थात् यह केवल ब्रह्माकी बनायी भावी नहीं है, इसमें भगवान्की इच्छा भी सिम्मिलित हो गयी है तथा उसने इसे बलवान् भावी बना दिया है—

#### हृदयँ बिचारत संभु सुजाना। हरि इच्छा भावी बलवाना।।

—तब उन्होंने भी उसमें कोई दखल नहीं दिया और सतीको श्रीरघुनाथजीके पास ही भेज दिया तथा यही निश्चय करके भजन करने लगे कि श्रीरामजीने जो विचार रखा है, वह अटल है एवं वही होगा। यथा— होइहि सोइ जो राम रचि राखा। को करि तर्क बढ़ावै साखा।। अस कहि लगे जपन हरिनामा। गई सती जहँ प्रभु सुखधामा।।

अस्तु, इससे यह न समझना चाहिये कि किसी मङ्गल कार्यके लिये शुभ मुहूर्तकी कोई आवश्यकता नहीं है या उसका कोई महत्त्व नहीं है ? हाँ, जिस भावीमें ईश्वरेच्छा प्रवेश कर जाती है, उसमें किसी दूसरेकी दाल नहीं गलती। यों विधि-निषेधकी मर्यादा सत्य है, परंतु ईश्वर सर्वशिक्तमान् हैं। गरलको सुधाके समान और सुधाको विषके समान बनानेका सामर्थ्य परमात्मामें सदा-सर्वदा खाभाविक ही निहित है। अतः ऐसे अपवादस्वरूप प्रसङ्गोंका उदाहरण देकर वेद-शास्त्रकी विधियों अर्थात् शुभ मुहूर्तादिके सम्बन्धमें कोई संशय नहीं उत्पन्न होने देना चाहिये और न यही समझना चाहिये कि ऐसे उदाहरण सामान्य शास्त्रीय विधियोंके निषेधक हैं। सब अपने-अपने स्थानपर समयानुसार फल देनेवाले हैं।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

**--**

### ३६ - नारीपर नारीका मोहित होना कैसा ?

प्रश्न—रामचिरतमानसके बालकाण्डमें धनुष-यज्ञके प्रसङ्गमें यह चौपाई आयी है—

रंग भूमि जब सिय पगु धारी। देखि रूप मोहे नर नारी।। फिर उत्तरकाण्डमें माया और भक्तिका निरूपण करते हुए काकभुशुण्डिजी गरुड़जीसे कहते हैं—

मोह न नारि नारि कें रूपा। पन्नगारि यह रीति अनूपा॥

अतः जब नारी नारीके रूपपर मोहित नहीं हो सकती, तब सीताजीको देखकर नरोंके साथ नारियोंका भी मोहित होना क्यों लिखा गया ?

उत्तर—ऐसा प्रश्न उठानेके पूर्व दोनों उक्तियोंके प्रसङ्गोंपर भलीभाँति

विचार कर लेना चाहिये। प्रथम तो जिन श्रीसीताजीको देखकर नारियोंके मोहित होनेकी बात लिखी गयी है, उनका खरूप यदि साधारण नारीके रूपके सदृश ही होता, तब यह क्यों कहा जाता—

भ

स

ì f

क्रो

में

ना

र्ड

से

र

जौं पटतिस्अ तीय सम सीया। जग असि जुबित कहाँ कमनीया।। इतना ही नहीं, उमा, रमा, ब्रह्माणी—इन त्रिदेवियों तथा सुन्दरताकी मूर्ति रितके रूपोंसे भी श्रीसीताजीके दिव्य रूपकी तुलना नहीं की जा सकती। ऐसी दशामें अलौकिक रूपराशि श्रीसीताजीको देखकर यदि नारियाँ मोहित हो गर्यी तो इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं है।

दूसरी और मुख्य बात यह है कि दोनों प्रसङ्गोंके 'मोह' में प्रकारका भेद है। 'मोह न नारि नारि कें रूपा' में जिस मोहकी बात कही गयी है, वह कामविषयक मोह है। उपर्युक्त कथनका अर्थ यह है कि एक नांरीके रूपसे दूसरी नारीके मनमें कामोद्दीपन नहीं हो सकता। इसीसे उस प्रसङ्गमें 'देखि' शब्द नहीं रखा गया है, जैसा कि बालकाण्डमें 'देखि रूप मोहे नर नारी' कहा गया है। कारण यह है कि काम तो नेत्रहीन अंधेको भी उत्पन्न होता है, क्योंकि उसकी उत्पत्तिका स्थान मन है। इसीलिये उसे 'मनोज' कहते हैं। बालकाण्डमें श्रीसीताजीके अलौकिक एवं दिव्य रूपको देखकर नर-नारियोंका मोहित होना लिखा गया है; इसलिये 'देखि रूप मोहे नर नारी' का मोह विशुद्ध सौन्दर्य-विषयक मोह है। जिस प्रकार अत्यन्त सुन्दर बच्चेको देखकर, चाहे वह बच्चा पशु-पक्षियोंका ही क्यों न हो, सभी नर-नारियोंका मन मुग्ध हो जाता है। इतना ही नहीं, अत्यधिक मनोहर द्रम-लताओं एवं पत्र-पृष्पोंको भी देखकर लोग उनकी सुन्दरतापर मोहित हो जाते हैं—एकटक उन्हें निहारने लगते हैं, उसी प्रकार श्रीजानकीजीकी अनुप छविको देखकर सब स्त्री-पुरुष विमोहित हो गये थे। यहाँ नर और नारीका कोई सवाल नहीं है, क्योंकि यहाँका मोह उत्तर-काण्डान्तर्गत 'मोह न नारि नारि कें रूपा' के मोहकी भाँति कामसे सम्बन्ध नहीं रखता, जो भोग-योनियोंमें उत्पन्न जोड़ोंमें एक-दूसरेके प्रति उत्पन्न होता है।

यहाँ केवल नेत्रविषयक सौन्दर्यका प्रसङ्ग है, जो दिव्य एवं अलौिककरूपसे किशोरी श्रीजानकीजीमें पूर्ण मात्रामें प्रकट था तथा जिसे देखकर समस्त नर-नारी मोहित हो गये थे। अस्तु, इस प्रकार दोनों प्रसङ्गोंके 'मोह' में भेद समझकर शङ्काका निवारण कर लेना चाहिये।

प्रश्नकर्ताको नारद-मोहके प्रसङ्गमें आयी हुई 'बिस्वमोहिनी तासु कुमारी' इस अर्धालीपर भी ध्यान देना चाहिये। वहाँ भी 'बिस्वमोहिनी' राब्दपर यह राङ्का उठायी जा सकती है, क्योंकि 'विश्व' से नर-नारी सबका बोध होता है। परन्तु वहाँ कोई इस प्रकारकी राङ्का नहीं करता, क्योंकि उपर्युक्त प्रसङ्गोंके दो प्रकारके मोहोंकी भाँति यहाँका मोह तीसरे प्रकारका है। अर्थात् यहाँ न तो सौन्दर्य-विषयक 'मोह' है, न कामविषयक, बल्कि मायाकृत मोह है, जो 'सो हरि माया सब गुन खानी' से स्पष्ट है। अतः भलीभाँति विचार करनेपर उपर्युक्त प्रश्न ही निराधार सिद्ध हो जाता है।

सियावर रामचन्द्रकी जय !

#### 

## ३७ - न कोई ज्ञानी है न मूढ़, यह कैसे ?

बोले बिहसि महेस तब ग्यानी मूढ़ न कोइ। जेहि जस रघुपति करहिं जब सो तस तेहि छन होइ।।

यह दोहा बालकाण्डके अन्तर्गत नारद-मोहके प्रसङ्गमें श्रीशंकरजीके द्वारा श्रीउमाके प्रश्नके उत्तरमें समाधानरूपसे कहा गया है। इस दोहेपर यह शङ्का उठायी जाती है कि 'जब रघुपतिके किये ही मनुष्य ज्ञानी तथा मूढ़ बनता है, तब तो कर्तव्यके विचारसे किये हुए सब साधन व्यर्थ ही उहरते हैं।' प्रेमी पाठकोंके हृदयसे इस शङ्काको दूर करनेके लिये भगवान् श्रीराघवकी कृपा-प्रेरणासे अपनी तुच्छ मितके अनुसार इसका भाव मानस-प्रेमियोंकी सेवामें समर्पण किया जाता है।

श्रीरामावतारके कारणोंका वर्णन करते हुए जब भगवान् श्रीशिवजीने एक कल्पमें अवतारका हेतु इस प्रकार बतलाया कि—

नारद साप दीन्ह एक बारा। कलप एक तेहि लगि अवतारा॥

—तब पार्वतीजीको यह सुनकर बड़ा ही आश्चर्य हुआ और उन्होंने तुरंत ही पूछा कि प्रभो ! नारदके समान ज्ञानी और विष्णुभक्तके मनमें मोह कैसे हुआ ?

गिरिजा चिकत भई सुनि बानी। नारद बिष्नु भगत पुनिग्यानी।।
× × × × × × । मुनि मन मोह आचरज भारी।।

इसीके उत्तरमें यह दोहा है—

बोले बिहसि महेस तब ग्यानी मूढ़ न कोइ। जेहि जस रघुपति करहिं जब सो तस तेहि छन होइ॥

यह बात तो निर्विवाद ही है कि श्रीरघुपति (पूर्ण ब्रह्म) सर्वेश और सर्विनियामक हैं। वनकाण्डमें श्रीलखनलालजीके प्रति ईश्वर-खरूपका वर्णन करते कहा गया है कि 'बंध मोच्छ प्रद सर्वपर माथा प्रेरक सीव ॥' तथा यही बात उत्तरकाण्डमें—

जो चेतन कहँ जड़ करइ जड़िह करइ चैतन्य। अस समर्थ रघुनायकहि भजहिं जीव ते धन्य॥

—इस दोहेद्वारा प्रमाणित होती है, परंतु संसारके लिये प्रभु सब सामर्थ्य रखते हुए भी केवल अपने इच्छानुसार ही जीवोंको ज्ञानी तथा मूढ़ एवं जड तथा चेतन नहीं बनाते; बल्कि उन्होंने यह नियम बना दिया है कि सब प्राणी अपने-अपने शुभाशुभ कर्मके अनुसार ही अच्छा या बुरा फल पाते हैं। जैसे—

सुभ अरु असुभ कर्म अनुहारी। ईस देइ फल हृद्यँ बिचारी।। करम प्रधान बिख करि राखा। जो जस करइ सो तस फलु चाखा।। इस प्रकार समस्त सांसारिक जीवोंके लिये कर्मकी ही प्रधानता रखी गयी है। कारण यह है कि जिन्हें अपने कर्तृत्वका अभिमान है, वे अवश्यमेव कर्मके बन्धनमें रहेंगे। उन्हें संचित, प्रारब्ध तथा क्रियमाण—तीनों प्रकारके कर्मोंसे सम्बन्ध होनेके कारण उनका फल भी भोगना पड़ेगा। भगवान् उनके कर्मोंका जिम्मा क्यों लेने जायँ, परंतु उन सांसारिक जीवोंमें जिन बड़भागियोंने भगवत्-शरणागित स्वीकार कर प्रभुके अनन्य दासभावको प्रहण कर लिया है, उनका भार तो करुणासिन्धु शरणागतवत्सल प्रभु अपने सिरपर ले लेते हैं, क्योंकि आपका विरद है—

अनन्याश्चित्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते। तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्।।

(गीता ९।२२)

अर्थात् अनन्यभावसे चिन्तन करते हुए जो मेरे भक्त मेरी उपासना करते हैं, उन सदा मुझमें लगे रहनेवालोंके योगक्षेमका भार मैं अपने सिरपर ले लेता हूँ। इसिलये उन अनन्य दासोंके हितार्थ भगवान् जिस समय जैसी आवश्यकता समझते हैं, उसीके अनुसार अपने उन प्रपन्नोंके हितके लिये कभी उन्हें ज्ञानीसे मूढ़ और चेतनसे जड बना देते हैं। एवं कभी जडसे चेतन तथा मूढ़से ज्ञानी बनाकर, अपने खरूपका बोध देकर उन्हें निज सहज स्वरूपकी प्राप्ति करा देते हैं। प्रभु-कृपासे प्रभुका अनुपम शील-स्वभाव ही उनके अनन्य दासोंको सदा प्रभुके भजनमें मग्न रखता है—

उमा राम सुभाउ जेहिं जाना। ताहि भजनु तजि भाव न आना।।

यद्यपि प्रभु जगत्में समरूपसे रहते हैं तथापि ऐसे अनन्य दासोंके निर्मित्त उनके हितके विचारसे वे विषम रूपकी लीला भी खीकार कर लेते हैं। जैसे—

जद्यपि सम निहं राग न रोषू। गहिंह न पाप पूनु गुन दोषू॥ करम प्रधान बिख किर राखा। जो जस करइ सो तस फलु चाखा॥ तदिपि करिंह सम बिषम बिहारा। भगत अभगत हृदय अनुसारा॥ तथा—

किष्किन्धाकाण्डमें श्रीमारुतिजीके प्रति भगवान् अपने श्रीमुखसे कहते हैं—

समदरसी मोहि कह सब कोऊ। सेवक प्रिय अनन्य गति सोऊ॥

—यद्यपि मुझको सब समदर्शी कहते हैं, तथापि मुझे सेवक प्रिय हैं; क्योंकि उनके लिये मैं ही अनन्य गति हूँ। अनन्यका खरूप भी भगवान् कह रहे हैं—

> सो अनन्य जाकें असि मित न टरइ हनुमंत। मैं सेवक सचराचर रूप स्वामि भगवंत॥

भला, जिसकी यह धारणा हो गयी कि 'मैं सेवक हूँ और चराचर जगत् मेरे प्रभु भगवान्का ही रूप है तथा जिसकी दृष्टिमें सेवक और खामीके अतिरिक्त कुछ रह ही नहीं गया है, उसे मैं प्रिय न मानकर समदर्शिता दिखलाते हुए दूसरे किसके साथ उसकी तुलना करूँ ? उसके मनमें तो द्वैतभाव है ही नहीं।' जैसे—

> उमा जे राम चरन रत बिगत काम मद क्रोध। निज प्रभुमय देखहिं जगत केहि सन करहिं बिरोध।।

फिर उनके साथ संसारका चाहे जो प्राणी जो कुछ व्यवहार करेगा, उसके सम्बन्धमें तो वे अनन्य भक्त अपनी धारणाके अनुसार यही समझें कि यह सब हमारे प्रभुकी प्रेरणासे ही हो रहा है। श्रीलोमश ऋषिके व्यवहारपर श्रीकाकभुशुण्डिजी अपना यही निश्चय प्रकट कर रहे हैं—

सुनु खगेस निह कछु रिषि दूषन । उर प्रेरक रघुबंस बिभूषन ॥ कृपासिंधु मुनि मित करि भोरी । लीन्ही प्रेम परिच्छा मोरी ॥ मन बच क्रम मोहि निज जन जाना । मुनि मित पुनि फेरी भगवाना ॥

इसिलये ऐसे ही अनन्य दासोंके सम्बन्धमें उपर्युक्त दोहेका तात्पर्य भी स्पष्ट हो जाता है। श्रीनारदजी भगवान्के अनन्य दास हैं। प्रभु अपने दासकी रक्षा सदैव करते रहते हैं। जब हिमगिरिगुहामें नारदजीकी— सुमिरत हरिहि श्राप गति बाधी। सहज बिमल मन लागि समाधी॥

—समाधि लग रही थी और इन्द्रने अपने इन्द्रासनके बचानेके भावसे उन्हें कामदेवके द्वारा परास्त करना चाहा था, उस अवसरपर प्रभुने श्रीनारदजीकी रक्षा करनेके लिये उन्हें वह दिव्य ज्ञान प्रदान किया कि जिससे स्वयं कामदेवहीको परास्त होना पड़ा, 'काम कला कछु मुनिहि न ब्यापी।' क्योंकि—

सीम कि चाँपि सकड़ कोउ तासू। बड़ रखवार रमापति जासू॥

परंतु पीछे काम-विजयपर नारदजीको अहंकार हो गया। प्रभुजीने जब देखा कि हमारे भक्तके मनमें काम-विजयका अभिमान अङ्कुरित हो गया है—'उर अंकुरेड गरब तरु भारी' क्योंकि 'जिता काम अहमिति मन माहीं'— तब उन्हीं प्रभुने अपने अनन्य दासके हितार्थ यह निश्चय किया कि—

बेगि सो मैं डारिहउँ उखारी। पन हमार सेवक हितकारी।। बस क्या था ? भगविदच्छासे नारदजीका सारा ज्ञान जाता रहा, वह मूढ़ होकर कहने लगे—

जप तप कछु न होइ तेहि काला। हे बिधि मिलइ कवन बिधि बाला।।

वे भगवान्के पास रूप माँगनेके लिये गये और श्रीभगवान्ने उनके इस अभिमानरूपी महारोगकी निवृत्तिके लिये उन्हें बंदरका मुँह दे डाल! नारदजीकी मन:कामना, जो उनका नाश करनेवाली थी, पूरी न हो सकी और वह भगवान्की स्तुति करनेके बदले क्रोधित होकर मूढ़के समान उन्हें शाप दे बैठे। इसी रहस्यको विचारकर भगवान् श्रीशंकरजी हँसते हुए कह रहे हैं—

× × × ग्यानी मूढ़ न कोइ। जब जेहि रघुपति करिहं जस सो तस तेहि छन होइ।। भगवान् रांकरकी यह बात उन प्रभुपरायण अनन्य दासोंके सम्बन्धमें है, जिन्होंने खाभाविक ही प्रभुके ऊपर ही अपना सारा भार दे रखा है। सांसार्रिक CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri कर्मोंके बन्धनमें पड़े हुए नर-नारियोंको तो ये वचन अपनेमें न घटाकर अपने सुधारके लिये कर्तव्य-कर्म करना ही उचित है। उनके लिये तो यही सिद्धान्त ठीक है कि—

करम प्रधान बिस्व करि राखा। जो जस करइ सो तस फलु चाखा।। श्रीमानसमें विभिन्न अधिकारियोंके लिये पृथक्-पृथक् ऐसे वचन हैं। अक्सर लोग उपर्युक्त दोहे तथा 'उर प्रेरक रघुवंस बिभूषन' इस पदकी ओट लेकर अपने बुरे आचरणोंकी सफाई दिया करते हैं, परंतु शुभ कर्मोंको अपना किया हुआ कहकर अपनेको शुभकर्मी सिद्ध करते हैं। ऐसे लोगोंको यह याद रखना चाहिये कि उपर्युक्त दोहा नारदजीके सम्बन्धमें है तथा यह पद काकभुशुण्डिजीके सम्बन्धमें है। उन अनन्य भक्तोंकी संसारके इन बद्ध जीवोंसे कौन-सी समता दी जा सकती है ? यदि इन्हें उस आनन्दका भागी बनना हो तो इन गुरुजनोंके उदाहरणको सामने रखकर चलें।

सियावर रामचन्द्रकी जय!

-- ×--

#### ३८ — क्या मानसमें नारी-जातिका अपमान है ?

ढोल गवाँर सूद्र पसु नारी। सकल ताड़ना के अधिकारी।। कुछ लोग इस चौपाईको लेकर श्रीगोस्वामीजीके ऊपर यह आक्षेप किया करते हैं कि उनके हृदयमें स्त्रियों तथा शूट्रोंके प्रति अच्छे भाव नहीं थे; अतः इस पदके यथार्थ भावको स्पष्ट कर देना आवश्यक जान पड़ता है।

श्रीगोस्वामीजीके हस्तिलिखित मानस-बीजककी चतुर्थ प्रतिके अनुसार जो श्रीवेंकटेश्वर प्रेससे सं॰ १९५२ वि॰ में छपी थी, 'सूद्र' पाठ न होकर 'छुद्र' पाठ मिलता है, परंतु दूसरी प्रतियोंके अनुसार यदि यहाँ 'सूद्र' ही पाठ माना जाय तो भी कोई विशेष आपित्त नहीं, क्योंकि यहाँ तो भाव ही दूसरा है। पहले तो ये वचन समुद्रके द्वारा अपने अपराधोंकी क्षमा-भिक्षाके लिये कहे गये हैं, जैसे— सभय सिंधु गहि पद प्रभु केरे। छमहु नाथ सब अवगुन मेरे॥ गगन समीर अनल जल धरनी। इन्ह कइ नाथ सहज जड़ करनी॥

प्रभु भल कीन्ह मोहि सिख दीन्ही। मरजादा पुनि तुम्हरी कीन्ही॥ ढोल गवाँर सूद्र पसु नारी। सकल ताड़ना के अधिकारी॥

तात्पर्य यह है कि यह उक्ति खयं गोखामीजीकी नहीं है, बल्कि एक अपराधी पात्र समुद्रके मुखसे उसकी क्षुद्रता तथा गँवारपनेके पश्चात्तापके रूपमें कही गयी है। यहाँ कोई आदर्श नहीं उपस्थित किया गया है, केवल साधारण रीति-नीतिके द्वारा खभाव-कथन हुआ है।

'अधिकारी' शब्दपर भी विचार करनेसे यह भाव कदापि नहीं प्रकट होता कि शूद्रों, गँवारों, पशुओं और ख़ियोंको पीटना ही चाहिये, क्योंकि यहाँ 'ताड़ना' कर्तव्यरूपमें नहीं है, बल्कि अधिकाररूपमें है। शिक्षकको अधिकार होता है कि शिष्यों—बालकोंकी ताड़ना करे, परंतु वह अधिकारमात्र ही होता है। शिक्षक तो उसका प्रयोग तभी करता है, जब शिष्य—बालकके हितके लिये उसकी आवश्यकता पड़ती है।

अधिकार और कर्तव्य दोनों एक नहीं। कर्तव्यका पालन तो आवश्यक और अनिवार्य होता है, परंतु अधिकारके विषयमें यह बात नहीं, उसका तो आवश्यकता पड़नेपर ही प्रयोग होता है। तात्पर्य यह है—यदि आवश्यकता पड़े तो इनको ताड़ना देकर सत्पथपर लाना अनुचित नहीं होता। अतः उपर्युक्त पदका अभिप्राय कदापि यह नहीं हो सकता कि जो लोग अच्छे हों, उन्हें भी व्यर्थ ताड़ना दी जाय। जिन व्यक्तियोंके सुधारकी आवश्यकता है, वे ताड़नाद्वारा निर्दोष बनाये जानेके अधिकारी हैं, कितने गँवार और शूद्र भी बड़े साधु, महात्मा तथा सत्प्रकृतिके होते हैं, कितने पशु परम शान्त तथा प्रशंसनीय प्रकृतिके होते हैं, स्त्रियोंमें असंख्य पूज्य देवियाँ पायी जाती हैं; तो क्या ये सभी ताड़नाके अधिकारी हैं ? कदापि नहीं! उस ढोलको कसने और ठोकनेकी जरूरत नहीं, जिसका स्वर स्वयं ठीक है।

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

'ताड़ना' राब्दका तात्पर्य भी केवल शासन और शिक्षा ही है; उन्हें दुःख देनेके उद्देश्यसे मारना-पीटना इसका कदापि अभिप्राय नहीं। यहाँ तो 'ताड़ना' शब्दका अभिप्राय उक्त पाँचों व्यक्तियोंके हितार्थ उन्हें शिक्षा देना ही होगा। रोष, अमर्ष अथवा वैरभावका प्रवेश यहाँ कदापि नहीं हो सकता। 'अधिकारी' शब्दसे अपने हितैषी एवं निजल रखनेवाले व्यक्ति ही अभिप्रेत हो सकते हैं। अन्य कोई मनुष्य जो किसी प्रकारका सम्बन्ध ही न रखता हो, उसे ताड़ना देनेका अधिकार कैसे हो सकता है? क्योंकि अधिकार अपनी ही वस्तुपर होता है, अन्यका अन्यकी वस्तुपर अधिकार सम्भव नहीं।

'ताड़ना' राब्दसे यही ध्वनि निकलती है कि केवल उनके सुधारमात्रके लिये दण्ड प्रयोजनीय है। जैसे ढोलको इस प्रकार हिसाबसे कसना और ठोकना होता है, जिससे वह सुरीली आवाज दे सके; इतने जोरसे नहीं कसा और ठोका जाता है कि वह बेकाम हो जाय। ढोलको ताड़ना देनेका यह मतलब नहीं समझा जाता कि उसको उठाकर पटक दिया जाय कि जिससे वह चूर-चूर हो जाय अथवा किसी रास्त्रके आघातसे उसपर चढ़ी हुई खालको अलग कर दिया जाय। इसी प्रकार गँवार और क्षुद्र मनुष्योंको डरा-धमकाकर सद्गुणी और बद्धिमान् बनाना ही यहाँ अभिप्राय हो सकता है, न कि उन्हें व्यर्थ पीटना अथवा उनकी मानहानि करना। पशुओंको भी लोग उतना ही डाँटते हैं तथा भागनेसे रोकते हैं, जितना कि उन्हें सुरक्षित रखनेके लिये आवश्यक होता है: निष्प्रयोजन उन्हें कोई नहीं पीटता और न इस प्रकार पीटनेका किसीको अधिकार ही हो सकता है। इसी प्रकार स्त्रियोंको खेच्छाचारिणी न होने देना ही यहाँ अभिप्रेत है, जिससे वे शान्त, गम्भीर खभाववाली और सदाचारिणी बनी रहें। नारियोंके लिये खेच्छाचारिणी होना सबके मतसे दोषपूर्ण है। श्रीमानसमें स्वयं भगवान्के श्रीमुखसे निकलता है— 'जि**मि सुतंत्र भएँ बिगरहिं** नारी।' तथा मनुस्मृतिमें भी कहा है-

> बाल्ये पितुर्वशे तिष्ठेत् पाणित्राहस्य यौवने । पुत्राणां भर्तरि प्रेते न भजेत् स्त्री स्वतन्त्रताम् ॥

> > (41886)

अतएव स्त्रियाँ सदा रक्षणीया होती हैं—यही नारीके प्रति ताड़नाका हेतु है, उन्हें अपमानित करना या कष्ट पहुँचाना कभी अभिप्रेत नहीं हो सकता।

इस 'ताड़ना' शब्दमें स्वयं उनका हित ही सूचित है। यदि वे इस प्रकार ताड़नाद्वारा शिक्षित और शासित न होंगी तो उनकी उपयोगिता जाती रहेगी और वे स्वयं तो बेकाम हो ही जायँगी, संसारमें भी यत्र-तत्र तिरस्कारका है पात्र उन्हें बनना पड़ेगा। अतः जो काम हितकी दृष्टिसे हो रहा हो, उसमें द्वेषकी भावनाको खोजना ठीक नहीं। श्रीमानसमें कहा है—

जिमि सिसु तन ब्रन होड़ गोसाई। मातु चिराव कठिन की नाई॥ जदिप प्रथम दुख पावइ रोवइ बाल अधीर। ब्याधि नास हित जननी गनित न सो सिसु पीर॥

इसके अनुसार प्रस्तुत विषयमें भी द्वेषभावकी कोई गुंजाइश नहीं। श्रीमद्गोखामीजीने तो 'नानापुराणनिगमागमसम्मत' ही कथन करनेका संकल्प किया था और वही श्रीरामायणमें हम पाते हैं।

अतः श्रीगोस्वामीजीपर ही क्यों आक्षेप किया जाय ? यदि श्रीग्रन्थकारका कियों के प्रति ऐसा भाव होता तो उसी ग्रन्थमें हमें श्रीजगज्जननी सीताजीके पुनीत दिव्य चिरतका दर्शन कैसे होता ? कौसल्या, सुमित्रा आदि पूजनीय नारियोंके दिव्य आदर्श भी वहाँ हम कैसे पाते ? राबरी, त्रिजटा आदि नीच जातिकी कियोंको उनकी भिक्त-भावनाके कारण श्रीगोस्वामीजीने अपनी रामायणमें वह स्थान दिया है, जो मुनियोंको भी दुर्लभ है। राक्षसराज रावणकी पत्नी मन्दोदरीके सतीत्व और पातिव्रत तथा वालीकी स्त्री ताराके परम पुनीत चिर्त्र, जो श्रीरामचिरतमानसमें वर्णित हैं, पढ़कर भी कोई श्रीगोस्वामीजीके ऊपर कैसे आक्षेप कर सकता है ? विचारवान् पुरुषको ग्रन्थकारके उद्देश्यको देखकर तथा ग्रन्थके अनुबन्ध-चतुष्टयपर विचार करके ही ग्रन्थकारके मतके विषयमें टीका-टिप्पणी करनी चाहिये, अन्यथा आलोचनाका मूल अभिप्राय ही नष्ट हो जायगा, फिर ग्रन्थके विषयमें जो कुछ राष्ट्रा होगी वह निजके

हार्दिक भावोंको ही प्रकट करेगी। बस, यही जिज्ञासुजनोंकी सेवामें मेरा निवेदन है।

हेतु

गर गी

ही

# सियावर रामचन्द्रकी जय !

### ३९—कलियुगमें सुगम साधन भक्ति है या रामनाम ?

प्रश्न—श्रीरामचरितमानसके बालकाण्डके वन्दना-प्रसङ्गमें यह चौपाई आयी है—

निहं किल करम न भगित बिबेकू। राम नाम अवलंबन एकू।।

इससे यह स्पष्ट है कि किलयुगमें न तो कर्मका भरोसा है, न भक्तिका और न ज्ञानका ही; बल्कि केवल राम-नामका ही सहारा है। परंतु उसी रामचिरतमानसके उत्तरकाण्डमें जहाँ खगेशजीके सात प्रश्नोंके उत्तरमें श्रीभुशुण्डिजीके द्वारा मानिसक रोगोंका वर्णन हुआ है, वहाँ समस्त मानसरोगोंकी एकमात्र ओषिंध केवल रघुपितजीकी भक्ति ही बतलायी गयी है। यथा—

रघुपति भगति सजीवन मूरी। अनूपान श्रद्धा मित पूरी।। एहि बिधि भलेहिं सो रोग नसाहीं। नाहिं त जतन कोटि नहिं जाहीं।।

अतः यह शङ्का होती है कि वन्दना-प्रसङ्गकी उपर्युक्त उक्तिके अनुसार जब किलयुगमें सच्ची भिक्त हो नहीं सकती, तब इसी किलयुगमें अवतरित हुए हमारे निकटतम आचार्य गोखामी श्रीतुलसीदासजीने अपने मानसग्रन्थमें किलयुगी जीवोंके लिये भिक्तको ही एकमात्र ओषि बतलाकर हमारा कौन-सा हित किया है ? और वह रघुपति भिक्त क्या वस्तु है ?

उत्तर—बालकाण्डके वन्दना-प्रसङ्गान्तर्गत 'निह किल करम न भगति बिबेकू' इस कथनमें कर्म, उपासना और ज्ञानका उसी प्रकार निषेध किया गया है, जिस प्रकार 'कृतजुग त्रेताँ द्वापर पूजा मख अरु जोग' में यह बतलाया गया है कि सत्ययुगमें ज्ञानयोग, त्रेतामें कर्मयोग (यज्ञ-यागादि) और द्वापरमें भक्तियोग (पूजा-अर्चादि) की प्रधानता थी। इसी दोहेके आगे आनेवाली निम्नलिखित चौपाइयोंसे यह बात और भी स्पष्ट हो जाती है—

कृतजुग सब जोगी बिग्यानी। करि हरि ध्यान तरिह भव प्रानी।। त्रेताँ बिबिध जग्य नर करहीं। प्रभुहि समर्पि कर्म भव तरहीं।। द्वापर करि रघुपति पद पूजा। नर भव तरिह उपाय न दूजा।।

अतएव बालकाण्डके वन्दना-प्रसङ्गकी चौपाईमें जो 'भिक्त' राब्द आया है, उसका तात्पर्य अर्चा-पूजासे ही है, जो द्वापरयुगमें प्रधान धर्म और भवतरणका उपाय थी। और उत्तरकाण्डमें मानस-रोगकी ओषधिवाली चौपाईमें जो 'रघुपति भगति' पद आया है, उसका तात्पर्य पूजा-अर्चादिसे न होकर राम-नामसे ही है, जो कलियुगमें संसार-सागरसे पार जानेका प्रधान उपाय है एवं जिसका वन्दना-प्रसङ्गकी उपर्युक्त चौपाईके दूसरे चरण 'राम नाम अवलंबन एकू' में स्पष्ट उल्लेख हुआ है। वही राम-नाम मानस-रोगोंकी ओषधि भी बतलाया गया है। उस ओषधिकी खोज और पहचान बीजक राब्दोंसे करनी चाहिये। 'रघुपति भगति' पद बीजक और संगर्भ है। इसके अर्थकी खोज उसी वन्दना-प्रसङ्गके उस दोहेसे कीजिये, जिसमें ग्रन्थकारने इसे (रघुपति-भक्तिको) बीजकके रूपमें रखा है। यथा—

बरषा रितु रघुपति भगति तुलसी सालि सुदास। राम नाम बर बरन जुग सावन भादव मास।।

अर्थात् रघुपित-भिक्त तो वर्षा-ऋतु है, 'राम' शब्दका आदि वर्ण 'रा' सावन मास है तथा दूसरा वर्ण 'म' भादो मास है। अतएव जब श्रावण और भाद्रपद मासको ही लोग वर्षा-ऋतु मानते हैं, तब 'रा'और 'म' इन्हीं दोनों वर्णों अर्थात् राम-नामको ही श्रीगोस्वामीजीने रघुपित-भिक्त बतलाया है।

उन्होंने---

निहं किल करम न भगति बिबेकू। राम नाम अवलंबन एकू॥

इस उक्तिके द्वारा किलकालमें केवल राम-नामको ही आधार बतलाया है; उसी राम-नामको वे मानस-रोगोंकी ओषधि भी बतलाते हैं। उनके मतसे राम-नाम ही रघुपित-भिक्त है। इससे उन्होंने बीजकके शब्दों—'रघुपित भगित सजीवन मूरी' और 'बरषा रितु रघुपित भगित तुलसी सालि सुदास' द्वारा उसका परिचय और पता दे दिया है; तािक अधिकारीजन जिन्हें ओषधिकी सची आवश्यकता हो उसे इस ग्रन्थमें खोज लें और उन्हें यह पता चल जाय कि राम-नाम ही रघुपित-भिक्त है तथा किलकालमें केवल यही एकमात्र अवलम्बन है! अस्तु, जैसा कि प्रश्नकर्ताने समझा है, ऊपरके दोनों वचनोंमें कोई विरोध नहीं है, बिल्क ऐक्य ही है, दोनों पदोंका राम-नामसे ही तात्पर्य है।

सियावर रामचन्द्रकी जय !

of the contract of the same of the contract of

### गीताप्रेस, गोरखपुरका सस्ता, सदा सेवनीय आत्मकल्याणकारी साहित्य

#### पुराण-साहित्य-

संक्षिप्त पद्मपुराण

परापुराणका यह संक्षिप्त भाषानुवाद है। भगवान् विष्णुका माहात्य्य विशेषरूपसे वर्णित होनेके कारण वैष्णवोंको यह अधिक प्रिय है। भगवान् श्रीराम तथा श्रीकृष्णके अवतार-चरित्रों एवं उनके परात्पर रूपोंका इसमें विस्तृत वर्णन ज्ञानप्रद है। इसकी कथाएँ अत्यन्त रोचक, शिक्षाप्रद और कल्याणकारी होनेसे इसका पठन-पाठन, अनुशीलन, पारायण आदि श्रेयस्कर हैं।

#### संक्षिप्त शिवपुराण

सुप्रसिद्ध 'शिवपुराण'का यह संक्षिप्त हिन्दी-अनुवाद, परात्पर परमेश्वर शिवके कल्याणमय खरूप, तत्त्व-रहस्य, महिमा, लीला-विहार, अवतार आदिके रोचक वर्णनसे युक्त है। इसकी कथाएँ अत्यन्त सुरुचिपूर्ण, ज्ञानप्रद और कल्याणकारी हैं। इसमें भगवान् शिवके पूजन-विधिसहित महत्त्वपूर्ण स्तोत्रोंका उपयोगी संग्रह संकलित है।

#### संक्षिप्त श्रीमद्देवीभागवत

सुप्रसिद्ध देवीभागवत-पुराणके इस संक्षिप्त हिन्दी-रूपान्तरमें सचिदानन्द परब्रह्मकी मातृ-शक्तिके रूपमें उपासना और आद्याशक्ति भगवतीके तात्त्विक स्वरूपका विवेचनसहित महादेवीकी अद्भुत लीला-कथाओं एवं चरित्रोंका ज्ञानप्रद रोचक वर्णन है। इसके पौराणिक आख्यान एवं सुरुचिपूर्ण चरित्र-कथाएँ कल्याणकारी हैं।

#### श्रीमद्भागवतमहापुराण (दो खण्ड)

सुप्रसिद्ध श्रीमद्भागवतमहापुराण भगवत्रेम-रसका छलकता हुआ ऐसा सागर है जिसकी कहीं कोई तुलना नहीं है—'स्वादु स्वादु पदे पदे।' इसमें सकाम-कर्म, निष्काम-कर्म, साधन-ज्ञान, सिद्ध-ज्ञान, साधन-भक्ति, प्रेमा-भक्ति आदि उत्तमोत्तम मोक्षदायक साधन-मार्गोका रहस्य-विवेचन बड़ी ही मधुरताके साथ किया गया है। मानव-जीवनके चरम और परम लक्ष्य—भगवत्माप्ति या आत्म-कल्याणहेतु इस महान् प्रन्थका पाठ, पारायण, श्रवण, अनुशीलन आदिका आश्रय ही इस घोर कलिकालमें एकमात्र परमोपयोगी साधन है। सम्पूर्ण प्रन्थ मूल पाठ एवं अनुवादसहित दो खण्डोंमें महिमा, माहात्य्य, पूजन-विधि, आरती एवं पाठके विभिन्न प्रयोग आदि उपयोगी सामग्रीसहित उपलब्ध है।

# कल्याणके पुनर्मुद्रित विशेषाङ्क

| कल्याण वर्ष | सन्     | नाम                                     |
|-------------|---------|-----------------------------------------|
| 6           | १९३४    | शिवाङ्क                                 |
| 9           | १९३५    | शक्ति-अङ्क                              |
| 80          | १९३६    | योगाङ्क                                 |
| १२          | १९३८    | संत-अङ्क                                |
| १५          | १९४१    | साधनाङ्क                                |
| 88          | १९४५    | सं० पद्मपुराणाङ्क                       |
| 56          | १९४७    | सं० मार्कण्डेय-ब्रह्मपुराणाङ्क          |
| 22          | १९४८    | नारी-अङ्क                               |
| 58          | १९५०    | हिन्दू-संस्कृति-अङ्क                    |
| २५          | १९५१    | सं० स्कन्दपुराणाङ्क                     |
| २६          | १९५२    | भक्त-चरिताङ्क                           |
| २७          | १९५३    | बालक-अङ्क                               |
| 25          | १९५४    | सं० नारद-विष्णुपुराणाङ्क                |
| 30          | १९५६    | ंसत्कथा-अङ्क                            |
| 38          | १९५७    | तीर्थाङ्क                               |
| 38          | १९६०    | सं० श्रीमद्देवीभागवताङ्क                |
| ३५          | १९६१    | सं० योगवासिष्ठाङ्क                      |
| 36          | १९६२    | सं० शिवपुराण                            |
| ₹७          | १९६३    | सं० ब्रह्मवैवर्तपुराणाङ्क               |
| 36          | १९६५    | श्रीभगवन्नाम महिमा<br>और प्रार्थना-अङ्क |
| 83          | १९६९    | परलोक और पुनर्जन्माङ्क                  |
| ४४-४५       | १९७०-७१ | गर्गसंहिता                              |
| ४९          | १९७५    | श्रीहनुमान-अङ्क                         |
| ६७          | १९९३    | शिवोपासनाङ्क                            |

### याताष्ट्रस्त योगस्त्रम् स्थात्वरः स्थातिस्

श्रीरामचरितमानस बृहदाकार, सचित्र, सटीक, सचित्र, सटीक, मोटा टाइप (हिन्दी, गुजराती, बंगला) सामान्य टाइप सटीक, मझला (हिन्दी, गुजराती) मुल मोटा टाइप (ग्रन्थाकार) मूल मझला (हिन्दी, गुजराती) मूल गुटका (हिन्दी, गुजराती) केवल भाषा (ग्रन्थाकार) बालकाण्ड सटीक अयोध्याकाण्ड सटीक अरण्य, किष्किन्धा एवं सुन्दरकाण्ड सटीक (हिन्दी, तेलग्) सन्दरकाण्ड सटीक सुन्दरकाण्ड मूल गुटका सुन्दरकाण्ड मूल मोटा टाइप (हिन्दी, गुजराती) सुन्दरकाण्ड मूल लघु आकार (हिन्दी, गुजराती) लंकाकाण्ड सटीक उत्तरकाण्ड सटीक

अन्य तुलसी-साहित्य विनयपत्रिका — हिन्दी भाषासहित गीतावली-हिन्दी भाषासहित कवितावली—हिन्दी भाषासहित दोहावली—हिन्दी भाषासहित रामाज्ञा-प्रश्न-हिन्दी भाषासहित जानकी-मङ्गल-हिन्दी भाषासहित हनुमानबाहुक-हिन्दी भाषासहित पार्वती-मङ्गल-हिन्दी भाषासहित वैराग्य-संदीपनी एवं बरवै रामायण हिन्दी भाषासहित

> मानससम्बन्धी अन्य महत्त्वपूर्ण प्रकाशन

मानस-पीयूष—(सात भागोंमें) मानस-रहस्य मानस-शंका-समाधान मानसमें नाम-वन्दना रामायणके कुछ आदर्श पात्र

# गीताप्रेसकी निजी दूकानें तथा स्टेशन-स्टाल

गीताप्रेस, गोरखपुर—२७३००५, फोन (०५५१) ३३४७२१; फैक्स ३३६९९७ visitus at:www.gitapress.org e-mail:gitapres@ndf.vsnl.net.ir

 १. कलकत्ता गोबिन्दभवन-कार्यालय;
 Ø (०३३) २३८६८९

 पिन-७००००७
 १५१, महात्मा गाँधी रोड
 फैक्स (०३३) २३८०२५

२. दिल्ली- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; © (०११) ३२६९६७ पिन-११०००६ २६०९, नयी सड़क फैक्स (०११) ३२५९१४०

३. पटना- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान;  $\mathcal{O}($  ०६१२) ६६२८७९ पिन-८०००४ अशोकराजपथ, बड़े अस्पतालके सदर फाटकके सामने

४. कानपुर- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; @ (०५१२) ३५१ ३५१ । पन-२०८००१ २४/५५, बिरहाना रोड फैक्स (०५१२) ३५६३५१

५. वाराणसी- • गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; © (०५४२) ३५३ ५१ पिन-२२१००१ ५९/९, नीचीबाग

७. सूरत- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; @ (०२६१) [३२३७३६२, पिन-३९५००१ वैभव एपार्टमेन्ट, नूतन निवासके सामने; भटार रोड |३२३८०६५

९. ऋषिकेश-२४९३०४गीताभवन, गङ्गापार, पो० स्वर्गाश्रम 🕜 (०१३५) ४३०१२२

१०. मुनिकी रेती, ऋषिकेश (केवल फुटकर बिक्री-केन्द्र)

**११. कटक**- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; पिन-७५३०१२ भरतिया टावर्स, बादाम बाड़ी

१२. इन्दौर- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; @ (०७३१) ५२६५१६ पिन-४५२००१ जी० ५, श्रीवर्धन, ४ आर. एन. टी. मार्ग

१३. हैदराबाद- गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; © (०४०) ४७५८३११ पिन-५०००९६ दूकान नं० ४१, ४-४-१, दिलशाद प्लाजा, सुल्तान बाजार

#### स्टेशन-स्टाल [ प्लेटफार्म नं० ( कोष्ठ ) में ]

दिल्ली जंक्शन (प्लेटफार्म नं० १२); नयी दिल्ली (नं० ८-१); हजरत निजामुद्दीन [दिल्ली] (नं० ४-५); कोटा [राजस्थान] (नं० १); बीकानेर (नं० १); गोरखपुर [उ० प्र०] (नं० १); कानपुर (नं० १); लखनऊ [एन० ई० रेलवे]; वाराणसी (नं० ४-५); मुगलसराय जं० (नं० ३-४); हरिद्वार (नं० १); पटना जंक्शन (मुख्य प्रवेशद्वार); धनबाद (नं० २-३); मुजफ्फरपुर (नं० १); हावड़ा स्टेशन (नं० ५ तथा १८ दोनोंपर); सियालदा मेन (नं० ८); आसनसोल (नं० ५); औरंगाबाद [महाराष्ट्र] (नं० १); सिकन्दराबाद [आं० प्र०] (नं० १); गुवाहाटी जं० (मुसाफिरखाना) एवं अन्तर्राज्यीय बस-अड्डा, दिल्ली।